
SPIRITUAL MARKETING : REFORMULASI “SEDEKAH”
DI TENGAH MODERNITAS

Studi Kasus “Komunitas Bubur Sedekah” di Stabelan Banjarsari
Surakarta

Oleh:

Dr. Agus Wahyu Triatmo, M.Ag.
Dr. Supandi, M.Ag.
Ade Yuliar, SE., MM.

Editor:
Lathiefah Rabbaniyah, S.E., M.E.K.



DAFTAR ISI

Halaman Judul
Executive Summary
Daftar Isi
Daftar Gambar
Kata Pengantar

BAB I PENDAHULUAN
A Latar Belakang

…………………………………………
7

B Rumusan Masalah Penelitian
……………………………..

15

C Tujuan Penelitian ……………………………………….. 15
D Manfaat Penelitian ………………………………………. 15

BAB II TEORI SPIRITUAL MARKETING SEBAGAI
PENDEKATAN

A Preliminary Reseach
………………………………………..

17

B Perspektif Teori Spiritual Marketing
……………………….

21

BAB III METODE PENELITIAN
A Jenis dan Pendekatan Penelitian…………………………… 32

B Tempat dan Waktu ………………………………………. 33
C Jenis Data

……………………………………………………
33

D Teknik Sampling………………………………………….. 34
E Sumber Data ……………………………………………… 34
F Teknik Pengumpulan Data ……………………………….. 36
G Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data ……………………. 37
H Analisis Data

………………………………………………
37

BAB IV SPIRITUAL MARKETING BUBUR SEDEKAH

A Profil dan Sejarah Bubur Sedekah……………………….. 40
B Manajemen BS dan Penyambung Intelektualisme Kampus

dan Problematika Sosial………………………………….
52

C Spiritual Marketing Bubur Sedekah………………………. 66



D Model Spiritual Marketing Bubur Sedekah………………. 70

BAB V PENUTUP

A Kesimpulan……………………………………………….. 72

B Saran………………………………………………………. 72

Daftar Pustaka

DAFTAR GAMBAR

Gambar 1 : Sisi Depan Café Librairie………………………………….…… 42

Gambar 2: Lembaga Akademik di belakang Café Librairie………………... 44

Gambar 3 : Bubur Sedekah di Tengah Lesunya Pasar……………………… 47

Gambar 4: Ilustrasi Matematik Manfaat Bubur Sedekah…………………… 49

Gambar 5: Manfaat Bubur Sedekah bagi Masyarakat Dhuafa……………… 56

Gambar 6: Efek Domino Bubur Sedekah Menggerakkan Petani Rojo Lele…62

Gambar 7: Peran Information Technology dalam Konsep Bubur Sedekah…..65

Gambar 8: Model Spiritual Marketing Bubur Sedekah……………………... 70



KATA PENGANTAR

Puji syukur kita panjatkan kehadirat Allah SWT, yang atas perkenan dan

ridlo-Nya, penelitian kami yang berjudul; “Spiritual Marketing : Reformulasi

Sedekah Di Tengah Modernitas Studi Kasus “Komunitas Bubur Sedekah” Di

Setabelan Banjarsari Surakarta”, dapat kami selesaikan dengan baik.

Penelitian ini merupakan upaya akademis untuk ikut menemukan formulasi

baru tentang sedekah. Sedekah yang selama ini hanya dipahami secara

normative-doktriner sering kali kurang menggugah kesadaran mereka yang berpikir

rasional empiris. Sesungguhnya bagi orang yang memiliki tradisi pemikiran

rasional belum merasa puas dengan pendekatan normative dalam konsep sedekah.

Sedekah untuk mendapatkan “pahala dan surga”. Pahala dan surga yang diinginkan

masih sangat abstrak. Pendekatan normative-doktriner hanya bisa dikonsumsi oleh

merka yang telah memiliki keyakinan kuat. Sementara masyarakat yang mayoritas

pada era modern ini memiliki keyakinan yang relative lemah. Mereka

membutuhkan pendektan yang bersifat rasional dan empiris dalam memahami

agama, termasuk doktrin sedekah.

Melalui penelitian ini fenomena sedekah menjadi lebih bersifat empiris.

Pembaca dapat ikut merasakan sedekah telah mendatangkan berbagai manfaat

nyata dalam kehidupan. Salah satu manfaat sedekah dalam formulasi baru ini

4



adalah dalam bidang enterpreunership. Sedekah telah ikut andil menggerakkan

roda ekonomi pedagang kecil. Pedagang yang semula sangat sulit menjual produk

mereka, merasa menemukan jalan keluar. Utamanya dalam masa pandemi covid 19,

di mana pemerintah mengadakan pembatasan mobilitas warganya, maka sector

ekonomi mikro utamanya pedagang kecil sangat terpukul.

Konsep bubur sedekah yang menjadi objek penelitian ini telah terbukti

berhasil meningkatkan omset penjualan tukang bubur sedekah di daerah Setabelan

Banjarsari Surakarta. Dari yang semula hanya mampu menjual 2,5 kg beras,

--bahan baku bubur-- dengan adanya program bubur sedekah omset penjualnaya

mengalami kenaikan 100%, menjadi 5 kg per hari. Sedekah bena-benar

menghadirkan manfaat yang multi efek dalam kehidupan nyata. Banyak warga

masyarakat yang tergerak hatinya menjadi donatur, banyak warga yang terbantu

mengenyangkan perut mereka. Lebih dari itu, banyak pedagang, petani, dan lainya

yang ikut menerima manfaat dari konsep bubur sedekah.

Jika konsep bubur sedekah “ beli satu boleh bayar dua atau lebih” ini bisa

didoplikasi ke berbagai wilayah, --misalnya setiap kecamatan ada satu outlet bubur

sedekah—maka dampak bubur sedekah tidak lagi kecil. Akan banyak pedagang

bubur yang dapat merasakan manfaat konsep bubur sedekah.

Ucapan terima kasih peneliti sampaikan kepada semua pihak yang telah ikut

berpartisipasi dan mendukung penelitian ini sehingga dapat terlaksana dengan baik.

Secara khusus peneliti menyampaikan terimakasih kepada :

1. Rektor UIN Raden Mas Said Surakarta, Prof. Dr. H. Mudofir, S.Ag., M.

Pd.

2. Kepala LPPM UIN Raden Mas Said Surakarta, Dr. Zainul Abas, S.Ag.,

M.Ag.

3. DR. Sutanto sebagai Pembina Komunitas bubur sedekah di Setabelan

Surakarta.

5



Untuk semua yang disebut di atas, serta berbagai pihak lainya yang tidak bisa

disebut satu-persatu, kami berdoa semoga Allah SWT. Berkenan memberikan

pahala dan ridlo-Nya. Semoga karya kecil ini menjadi amal shaleh kita semua.

Amin.

Surakarta, 4 November 2021

AgusWahyu Triatmo

BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Tesis Auguste Comte (w. 1857) tentang hadirnya aliran positivisme yang

menggeser religiousitas manusia kini sedang diuji oleh sejarah.(Wibisono, 1983)

Benar memang modernisme sebagai sebuah idiologi kini menjadi muara perubahan

sosial. Rasionalisme dan empirisme sebagai spirit modernisme telah memaksa

manusia untuk mereview semua aspek peradabannya, mulai dari sosial, politik,

kesenian, tradisi, hingga keberagamaannya. Hampir tidak ada kekuatan yang bisa

menghentikan apalagi melawan modernisme. Ilmu pengetahuan dengan teknologi

sebagai ujung tombak modernisme melaju dengan kecepatan sangat tinggi

mencapai puncak perkembangannya.(Bertens, 1990; Walters, 2003) Namun

benarkah nilai-nilai agama, yang sebenarnya bersifat adikodrati bagi manusia, kalah

dan terancam hilang?

Futurolog John Neisbit dan Patricia Aburdane dalam bukunya Megatrend

2000 mempunyai pemikiran berbeda. Modernisme tidak sepenuhnya identik dengan

6



positivisme Auguste Comte. Diantara 10 kecenderungan masyarakat modern, justru

di dalamnya terdapat bangkitnya semangat keberagamaan. Modernitas yang

dibawa oleh ilmu pengetahuan sekuler telah membawa kehidupan manusia pada

kehidupan yang serba materi pada satu sisi, serta menafikkan spiritualitas manusia

pada sisi yang lain. Ilmu pengetahuan sekuler mengusir spiritualitas manusia dari

kehidupan. Memang kehidupan modern telah memberikan semua hal pada manusia

kecuali spiritualitas. Pada hal manusia sejatinya adalah mahkluk spiritual.

Spiritualitas memiliki nilai lebih tinggi dibanding dengan tubuhnya. Oleh karena

itu, di tengah puncak perkembangan peradaban modern sekarang ini, manusia mulai

merasa asing dengan dirinya sendiri.(Walters, 2003) Puncak modernitas justru

melahirkan kerinduan teramat sangat manusia terhadap hadirnya kembali

spiritualisme. Itulah karenanya bagi John Neisbit, peradaban modern justru

membangkitkan keberagamaan manusia. (Naisbitt, John ; Aburdance, 1991)

Hal serupa juga disampaikan oleh seorang filsuf Islam asal Iran, Syed Hosain

Nasr. Ia sangat gigih melawan ilmu pengetahuan sekuler yang mengancam dimensi

keberagamaan manusia, dengan diskursus tandingan yang ia katakan sebagai sain

sakral (Knoledge of Sacred). Alih-alih membenarkan tesis Auguste Comte, Nasr

berdiri tegak bersama ilmuwan dan filosof perennial dunia yang lain, seperti

Frithjof Shcuon melawan filsafat positivisme Comte. Baginya, modernistas akan

mempercepat lahirnya peradaban spiritual. (Nasr, 1994)

Bagi Nasr, watak asli ilmu pengetahuan bukanlah sekuler. Ilmu pengetahuan

modern sekuler sebenarnya berawal dari munculnya renaisance di Eropa pada abad

14. Renaisance Eropa dibangun dengan kebencian ilmuwan terhadap agama yang

pernah menindas mereka. Kebencian itu kemudian menyebabkan ilmuwan

menjauhkan ilmu pengetahuan dengan iman. Menurut Nasr, iman tidak terpisah

dari ilmu dan intelek tidak terpisah dari iman (credo ut intelligam et intelligo ut

credam).(Nashr, 1992)

Prediksi Neisbit dan upaya Nasr tersebut tidak sia-sia. Di tengah puncak

perkembangan peradaban modern saat ini, tidak ada tanda-tanda bahwa agama

7



mulai ditinggalkan oleh manusia. Yang terjadi adalah kebangkitan semangat

keberagamaan (religiousity). Manusia modern memang benar berpegang kuat

dengan rasionalitas dan objektivitas ilmu pengetahuan, namun pada saat yang sama

mereka tetap dengan keberagamaannya. Masih eksisnya semangat keberagamaan

diantaranya disebabkan oleh munculnya gelombang pembaharuan dalam pemikiran

keagamaan. Memang benar manusia modern mulai meninggalkan pemikiran dan

pemahaman keagamaan yang bersifat irrasional. Namun pada saat yang sama

modernitas menyebabkan lahirnya pemikiran keagamaan yang bersifat rasional, dan

bahkan membenarkan adanya kebenaran meta-rasional dalam tradisi keagamaan.

Telah terjadi reformulasi baik pada dataran pemikiran maupun prilaku sebagai

bentuk implementasi nilai dan ajaran agama. Di era modern ini, alih-alih

ditinggalkan manusia, agama justru muncul dengan semangat, pemikiran dan wajah

baru.

Bahkan, di puncak modernitas ini muncul sebuah gerakan pemikiran

keagamaan yang dipimpin oleh para saintis. Pemikiran keagamaan tersebut

bercorak religio supra sain, yaitu agama di atas pemahaman ilmu pengetahuan.

Bukan hanya agama yang tidak bertentangan dengan ilmu pengetahuan, tetapi

agama yang dibangun di atas kerendahhatian ilmu pengethuan

(anthropo-spiritualism). Mereka para ilmuwan mengerti betul bahwa ilmu

pengetahuan manusia ada batasnya. Ilmu pengetahuan bagi mereka menjadi wasilah

munculnya kesadaran keagamaan.

Fenomena baru keagamaan tersebut merupakan putaran sejarah perjalanan

ilmu pengetahuan khususnya di Eropa (pusat peradaban Romawi). Jika pada abad

pertengahan kaum ilmuwan tertindas oleh model keagamaan yang anti sain, dan

kemudaian pasca renaissance muncul gerakan para ilmuwan yang membawa

madzhab ilmu pengetahuan yang anti agama, maka pada post modern saat ini,

muncul Gerakan keagamaan yang bercorak supra-saint. Gerakan keagamaan yang

mengedepankan tema neo-tradisionalisme, neo-spiritualisme seperti yang

dideklarasikan oleh para tokohnya diantaranya Syed Husein Nasr adalah

representasi dari madzhab religio supra sain tersebut.

8



Gerakan kegamaan neo tradisionalisme atau neo-spiritualisme mengekplorasi

nilia-nilai dalam khazanah yang dimiliki tradisi-tradisi keagamaan untuk

dipresentasikan di pasarnya orang-orang yang “bosan” dengan ilmu pengetahuan

modern, serta mulai mengalami kehausan spiritual. Mereka melakukan

reunderstanding terhadap nilai-nilai tradisionalisme. Nilai tradisional yang pada

zaman “kegelapan” dipahami secara irrasional, maka pada saat sekarang ini tradisi

yang sama dipahami dengan cara baru sehingga membawa aroma kesejukan di

tengah kekeringan spiritual peradaban modern.

Di antara tradisi tersebut adalah sedekah. Hamper setiap masjid memiliki

program “jumat berkah”, yaitu program memberikan sedekah berupa minum dan

makan siang gratis kepada siapapun yang membutuhkan. Kebanyakan masjid

sekedar menjadi fasilitator bagi masyarakat penyandang sedekah tersebut. Beberapa

masjid sampai kuwalahan menjadwalkan program sedekah tersebut karena

banyaknya masyaakat yang ingin bersedekah. Sedekah harus antri atau inden. Tidak

berhenti di masjid, Gerakan sedekah telah menginspirasi para aktivis social untuk

melakukan gerakan charity. Mereka mengadakan gerakan pengumpulan charity

untuk membantu masyarakat pinggiran, atau mereka yang terkena musibah.

Kitabisa.com misalnya, adalah diantara contoh gerakan charity manusia modern.

Kitabisa.com seolah menjadi jelmaan malaikat penyebar rahmat bagi masyarakat

yang membutuhkan bantuan.

Fenomena jumat berkah, kitabisa.com, dan semisalnya tersebut tentu tidak

bisa dibayangkan justru muncul di tengah peradaban modern yang secara ekonomi

menganut paham efisiensi. Kita semua pasti masih ingat prinsip ekonomi yang

berbunyi; “keluarkan sedikit-sedikitnya modal untuk mendapatkan

sebanyak-banyaknya keuntungan”. Melalui prinsip tersebut manusia modern adalah

manusia rakus yang nyaris tanpa jiwa social.

Sebagai bagian dari khazanah tradisional, Islam adalah agama yang kaya

akan tradisi yang memiliki nilai spiritual yang sangat kaya, mulai dari yang bersifat

ritual hingga yang bersifat social, atau social sekaligus ritual. Shalat adalah diantara

9



jenis ritual yang sangat kaya nilai spiritualitas yang sangat dicintai manusia rasional

saat ini. Sedekah adalah ajara social dalam Islam yang menginspirasi banyak

gerakan yang bercorak kedermawanan pada saat ini. Ritual kurban yang dilakukan

masyarakat muslim pada saat hari raya haji adalah diantara ajaran Islam yang

mewakili untuk disebut sebagai ritual sekaligus social. Kedermawanan Islam

tersebut bukanlah prilaku keagamaan yang bersifat aksidental, melainkan ajarn

yang bersifat authentic, bermuara pada doktrin yang bersumber pada al Quran

maupun hadits Nabi. Oleh karena itu, kedermawanan selalu menjadi warna dalam

setiap muslim membangun peradaban mereka di manapun dan kapanpun.

Banyak ayat al-Quran maupun Hadits Nabi yang mengajarkan umat Islam

untuk memiliki sifat kedermawanan. Bahkan ke-Islaman seseorang dikatakan

sebagai nihil atau absurd manakala ia tidak memiliki sifat kedermawanan kepada

masyarakat lemah (dhuafa atau mustadhafin), yang dalam terminologi al-Quran

disebut sebagai yatim, fakir, dan miskin (QS. 105:1-7). Seolah memperkuat pesan

kedermawanan dalam ajaran Islam tersebut, sampai-sampai prilaku-prilaku

kedermawanan seperti menyantuni anak yatim, fakir, dan miskin menjadi penebus

dosa (kafarat) bagi pelanggar terhadap ajaran Islam.

Zakat, infak, dan sedekah merupakan tiga kata yang sering digunakan dalam

al-Quran untuk menyampaikan pesan kedermawanan. Mantan Ketua Umum

BAZNAS Pusat, Subiyanto mencoba membedakan arti ketiga kata tersebut.

Sedekah terbagi menjadi dua; material (tangible) dan non material (intangible).

Sedekah material ini disebut dengan infak. Infak yang hukumnya wajib yaitu zakat,

baik zakat jiwa (fitrah), zakat penghasilan (kasab) dan zakat harta (mal), serta

kafarah (tebusan atas hukuman); sedang infak yang hukumnya wajib kifayah dan

atau sunnah muakkad, seperti wakaf dan hibah. Adapun sedekah yang non material

antara lain membaca kalimat thayyibah; żikir; tasbih, tahlil, dan tahmid.

Sedekah merupakan kewajiban keagamaan bagi seorang muslim atas harta

yang dimiliki. Dengan doktrin tersebut, Islam mengajarkan kepada umatnya untuk

tidak pelit, dan sebaliknya bersifat dermawan. Tidak kurang dari 34 kali al-Quran

10



berbicara tentang zakat, 13 kali berbicara tentang infak, 15 kali berbicara tentang

sedekah. (Agama, 2011) Ayat-ayat tersebut berbicara secara eksplisit mengenai

zakat, infak dan sedekah. Sementara masih banyak ayat lain yang berbicara tidak

secara eksplisit, namun memiliki pesan utama untuk memberikan sebagain harta

kepada orang lain. Untuk menyebut beberapa contoh diantaranya adalah; Firman

Allah dalam QS. al Humazah, 1-7;

“Celakalah bagi pengumpat dan pencela. yang mengumpulkan harta dan
menghitung-hitungnya, dia (manusia) mengira bahwa hartanya itu dapat
mengekalkannya. Sekali-kali tidak! Pasti dia akan dilemparkan ke dalam
(neraka) Hutamah. Dan tahukah kamu apakah (neraka)Hutamah itu? (Yaitu)
api (azab) Allah yang dinyalakan, yang (membakar) sampai ke hati. Sungguh,
api itu ditutup rapat atas (diri) mereka, (sedang mereka itu) diikat pada
tiang-tiang yang panjang..”

Itu semua menunjukkan bahwa sedekah merupakan ajaran yang sangat

ditekankan dalam Islam. Bahkan perintah zakat dalam berbagai ayat dikaitkan

dengan perintah salat. Tidak kurang dari 34 kali al-Quran menyebut perintah salat

sekaligus perintah untuk berzakat. Diantaranya ayat tersebut ada dalam QS.

al-Baqarah 83 dan 110. Ini artinya perintah zakat disejajarkan dengan perintah salat.

Oleh karena itu, pada zaman Khalifah Abu Bakar, semua muslim yang

melaksanakan salat tetapi enggan atau tidak mau melaksanakan zakat diperangi

oleh khalifah. (Khalid, 2014) Jika shalat adalah simbul hubungan manusia dengan

Tuhannya, maka zakat, infak dan sedekah adalah simbul hubungan manusia dengan

sesamanya. Keterkaitan perintah salat dan zakat (sedekah) pada berbagai ayat

al-Quran menunjukkan bahwa dalam kehidupan muslim dua dimensi, hubungan

manusia dengan Tuhannya dan hubungan manusia dengan sesamanya merupakan

satu kesatuan yang tidak terpisahkan.

Kehidupan muslim dituntut secara moral untuk mengimplementasikan

seluruh ajaran Islam dalam kehidupan nyata, tidak terkecuali ajaran sedekah.

Mengimplementasikan ajaran sedekah di tengah nilai, pemikiran, dan budaya

modern bukan tanpa persoalan. Rasionalisme modern mengajarkan efisiensi dalam

segala hal.(Bertens, 1990) Dengan demikian, sedekah dalam pandangan

11



rasionalisme manusia modern merupakan sebuah pemborosan yang tidak efisien.

Tindakan rasional bagi manusia modern adalah membelanjakan harta dengan penuh

perhitungan dan perencanaan, sehingga mendatangkan keuntungan berlipat.

Sebagaimana prinsip ekonomi modern yang mengatakan “time is money”. Setiap

pengeluaran harus berarti modal yang dituntut menghasilkan keuntungan ekonomi.

Oleh karena itu sedekah menjadi ajaran yang kontradiksi dengan nilai-nilai

modernitas. Dengan kata lain sedekah merupakan salah satu ajaran Islam yang

tidak populer bagi manusia modern.

Namun adalah sebuah ironi, pada puncak peradaban modern sedekah atau

kedermawanan sebagaimana dijelaskan sebelumnya justru terjadi secara masif.

Pertanyaannya adalah apakah fenomena masifnya sedekah tersebut terjadi secara

kebetulan, atau memang ia merupakan hasil sebuah upaya dan rekayasan social?

Berdasarkan telaah yang juga telah disampaikan menyebutkan bahwa fenomena

kedermawan social yang marak pada saat ini adalah “hasil” dari pemikiran

keagamaan yang senantiasa tumbuh dan berkembang memandu peradaban manusia

beragama, dalam merespon setiap persoalan hidup manusia. dengan kata lain,

kedermawanan kaum muslimin di tengah peradaban modern merupakan hasil

dialektika pemikiran keagamaan Islam dalam menjawab tantangan zaman.

Di sinilah nilai pentingnya upaya pembaharuan pemikiran, serta reformulasi

pengamalan (implementasi) terhadap ajaran sedekah, sehingga sedekah sebagai

salah satu elan vital ajaran Islam sejalan dengan modernitas, sehingga mudah

diimplementasikan dalam kehidupan mereka.

Sementara itu, meningkatnya kehidupan keagamaan manusia modern

menghadirkan gelombang baru yang menyebarkan dampak hampir pada semua

segi kehidupan, mulai bidang politik, Pendidikan, hingga ekonomi. Dalam bidang

ekonomi misalnya, meningkatnya keberagamaan manusia modern berdampak pada

munculnya teori baru dalam bidang ekonomi yang disebut ekonomi dan bisnis

syariah. Ekonomi dan bisnis Syariah telah berkembang bukan sebatas diskursus,

melainkan telah mengejawantah dalam bentuk lembaga akademik. Di berbagai

12



perguruan tinggi baik negeri maupun swasta telah berdiri fakultas atau program

studi ekonomi dan bisnis syariah. Perkembangan pemikiran telah menyentuh hal

yang sangat spesifik. Dalam bidang pemasaran misalnya, telah muncul teori

pemasaran spiritual (spiritual marketing).

Keterpaduan antara kebutuhan akan reformulasi ajaran sedekah pada satu sisi

dan munculnya pengembangan teori spiritual marketing di perguruan tinggi pada

sisi yang lain, memerlukan konfirmasi dari ruang realitas sosial. Penelitian terhadap

praktek sedekah pada satu sisi yang terintegrasi dengan pemasaran sebuah produk

di sisi yang lain, adalah bentuk konfirmasi atas teori baru spiritual marketing

tersebut di dalam peradaban empirik. Banyak bentuk sedekah yang pada saat ini

menjadi trending fenomena, diantaranya adalah jumat berkah yang diadakan oleh

berbagai pedagang. Mereka memberikan menu gratis di berbagai restoran atau

bahkan warung kecil. Selain mengamalkan ajaran kedermawanan dari agama yang

mereka anut, berbagai bentuk sedekah tersebut dilakukan dalam rangka

mendongkrak bisnis warung atau restoran tersebut. Di sinilah konsep spiritual

marketing menemukan bentuknya.

“Bubur Sedekah” merupakan sebuah model spiritual marketing. “Bubur

Sedekah” adalah sebuah praktek pemasaran barang produksi berupa bubur (jenis

makanan tardisional yang terbuat dari beras), yang dipadukan dengan kegiatan

bersedekah dari para pembeli bubur tersebut. Hasil sedekah yang terkumpul

selanjutnya didistribusikan oleh penjual bubur kepada kaum miskin (dhuafa).

Dalam prakteknya penjual bubur memperdagangkan barang jajanannya kepada

khalayak untuk sarapan pagi, dengan ketentuan “beli satu, bayar boleh dua atau

lebih”. Pembayaran ke-dua dan seterusnya merupakan bentuk sedekah dari

pembeli. Hasil pengumpulan sedekah kemudian didistribusikan kepada masyarakat

miskin (dhuafa). Sebagai bentuk akuntabilitasnya, pedagang bubur

mempublikasikan kegiatan distribusi hasil sedekah tersebut melalui media sosial,

yang dapat diakses oleh siapapun khususnya pemberi sedekah. Di sini penjual

bubur merupakan agent penyalur sedekah dari khalayak untuk didistribusikan

kepada masyarakat lain yang kurang mampu (dhuafa).

13



Dari hasil penelitian pendahuluan didapat data bahwa, dengan adanya

program sedekah tersebut omset sang tukang bubur meningkat dari waktu ke

waktu. Ketika belum melakukan program bubur sedekah mereka berhasil menjual

bubur dari sekitar 2 kg beras, setelah melakukan program bubur sedekah sang

penjual bubur berhasil menjual bubur dari 5 kg beras. Sebuah peningkatan

penjualan yang signifikan.

Dalam ilmu manajemen apa yang dilakukan oleh tukang bubur sedekah

merupakan strategi pemasaran produk. Sedangkan dalam perspektif agama, bayar

lebih yang dilakukan pembeli bubur tersebut merupakan bentuk sedekah. Dengan

demikian praktek transaksi yang dilakukan oleh komunitas “bubur sedekah”

tersebut merupakan praktek keterpaduan antara marketing (ilmu pengetahuan

modern) dan sedekah (agama Islam).

Melalaui fenomena bubur sedekah tersebut, lahir format sedekah yang baru.

Sedekah bukan sekedar memberikan sebagian harta kita kepada kaum dhuafa, yang

menurut nalar rasionalisme modern akan semakin sulit dilakukan. Sedekah

menyatu dengan kegiatan ekonomi –transaksi jual-beli—yang mana seseorang akan

lebih mudah melakukannya.

Atas dasar latar belakang tersebut di atas, penelitian ini hendak

mendiskripsikan kosep spiritual marketing dan aktualisasinya dalam format

kegiatan sang penjual bubur sedekah tersebut. Lebih lanjut, penelitian ini juga ingin

merumuskan model spiritual spiritual marketing dari fenomena bubur sedekah di

atas.

B. Rumusan Masalah Penelitian
Penelitian ini membuktikan sebuah pertanyaan penelitian apakah bubur

sedekah merupakan bentuk spiritual marketing? Jika ya, bagaimana model spiritual

marketing Bubur Sedekah?

C. Tujuan Penelitian

14



Tujuan penelitian adalah membuktikan bahwa “bubur sedekah” memang

adalah bentuk spiritual marketing. Penelitian ini juga ingin merumuskan model

spiritual marketing Bubur Sedekah.

D.Kegunaan Penelitian
1. Secara teoritik

Temuan penelitian ini akan memberi kontribusi dalam pengembangan teori

spiritual marketing pada satu sisi, serta formulasi konsep sedekah pada sisi lainya.

Dengan pengembangan teori spiritual marketing, maka integrasi antara ilmu dan

agama akan semakin kokoh. Dengan teori spiritual marketing ini, thesis Comte

yang menyatakan bahwa pada era positivistik, hal-hal yang bersifat metafisika

(baca: agama) akan ditinggalkan umat manusia, akan semakin terbantahkan.

2. Secara praktis

Bertolak pada manfaat teoritis di atas, maka secara pragmatis masyarakat

akan menemukan formula baru tentang sedekah yang terintegrasi dengan kegiatan

ekonomi, sehingga akan lebih banyak orang bersedekah dan akan banyak orang

juga yang terbantu karena sedekah tersebut.

Formulasi bersedekah sekaligus bentuk strategi marketing ini diharapkan

menjadi semacam inovasi baik dalam bidang keagamaan yaitu orang lebih mudah

menimplementasikan doktrin sedekah di era modernitas saat ini pada satu sisi, serta

strategi baru dalam bidang marketing pada sisi yang lain.

15



BAB II

TEORI SPIRITUAL MARKETING SEBAGAI PENDEKATAN

A. Preliminary Reseach

Kedermawanan (philanthropy) adalah nilai universal milik seluruh manusia

dari berbagai latarbelakang subyektif, baik secara agama, suku, bangsa ataupun

warna kulit. Kedermawanan diakui sebagai sikap mulia dalam kehidupan manusia

sejak zaman dahulu hinggi saat ini dan mendatang. Sebaliknya ketamakan,

mementingkan diri sendiri, meremehkan kepentingan orang lain adalah karakter

sebaliknya, yang dibenci oleh semua manusia dari zaman dahulu hingga saat ini.

Kedua karakter yang saling bertolak belakang tersebut berimplikasi ke dalam

kehidupan kemunitas manusia. Pemilik karakter kedermawanan akan dimuliakan,

disenangi, disanjung dan didukung oleh manusia lainya, sehingga berimplikasi pada

kesuksesannya dalam berbagai bidang kehidupan, mulai dari karier, berbisnis,

mendidik anak, hingga memimpin institusi bahkan sebuah negara. Sebaliknya

pemilik karakter ketamakan dan mementingkan diiri sendiri akan dibenci, dijauhi,

bahkan dimusuhi oleh manusia lainnya di dalam berinteraksi sosial juga di berbagai

bidang. Penelitian tentang implikasi kedua karakter yang saling bertolak belakang

tersebut pernah dilakukan oleh Adam Grant(Grant, 2014).

16



Dalam hasil penelitiannya, Grant membuat tipologi manusia menjadi tiga;

pemberi, penerima, dan pengimbang. Pemberi adalah tipologi manusia dermawan,

yang dalam berbagai kesempatan selalu ingin memberikan apapun yang dimilikinya

pada orang lain, mulai perhatian, sikap, hingga bantuan yang memang diperlukan.

Penerima adalah tipolgi manusia yang suka menerima dan mendapatkan bantuan

dan keuntungan untuk pribadinya, bahkan ia rela untuk melakukan apapun untuk

keuntungan yang diinginkan, sekalipun merugikan orang lain. Sedangkan

pengimbang adalah tipologi orang yang senang dengan keadilan. Ia tidak suka

menerima apapun yang merugikan orang lain, dan sebaliknya hanya akan memberi

jika tidak merugikan dirinya sendiri.

Grant melakukan negara Amerika khususnya, yang notabene memiliki

latarbelakang modern. Dalam penelitian Grant terhadap puluhan tokoh, yang

masing-masing mewakili ketiga tipologi manusia tersebut, disimpulkan bahwa

manusia bertipe pemberi --dalam waktu singkat, menengah atau panjang--

mendapatkan kemudahan dan kesuksesan dalam berbisnis, berkarier, hingga

memimpin institusi, jika dibandingkan dengan pengimbang, apalagi penerima. Oleh

karena itu, dengan penelitiannya tersebut Grant merekomendasikan ssikap

kedermawanan sebagai wasilah untuk mendapatkan kesuksesan.

Dalam tradisi Islam, kedermawanan juga merupakan hal yang sangat penting.

Bahkan ia menjadi salah satu pesan utama agama tersebut. Kedermawanan adalah

diantara al akhlaq al karimah yang ingin diwujudkan dalam kehidupan muslim.

“Sedekah” merupakan salah satu terminologi yang dipergunakan oleh al-Quran

ketika berbicara tentang kedermawanan (philanthropy), disamping “zakat”, “infak”

dan “wakaf”.

Beberapa sarjana muslim telah melakukan riset tentang tema filantropi

tersebut. Hilman Latief merupakan salah satu sarjana muslim Indonesia yang tekun

meneliti fenomena filantropi Islam. Banyak karya ilmiah yang sudah diterbitkan

baik dalam bentuk buku maupun artikel jurnal. Diantaranya adalah Health provision

for the poor Islamic aid and the rise of charitable clinics in Indonesia, mulai dari

17

https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:u-x6o8ySG0sC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:u-x6o8ySG0sC


sejarah (H. Latief, 2016). Pada artikel ini, Latief menjelaskan peran Lembaga

kedermawanan Islam khususnya zakat dalam membantu pelayanan Kesehatan bagi

masyarakat miskin.

Pada beberapa artikel lainya; “Islamic charities and social activism: welfare,

dakwah and politics in Indonesia” (Hilman Latief, 2012c), “Islam dan Urusan

Kemanusiaan” (Hilman. Latief, 2015), Islamic philanthropy and the private sector in

Indonesia(Hilman Latief, 2013b), “Islamic charities and dakwah movements in a

Muslim minority Island: The experience of Niasan Muslims” (Hilman Latief, 2012b),

“Filantropi dan Pendidikan Islam di Indonesia” (Hilman Latief, 2016); “Agama dan

Pelayanan Sosial; Interpretasi dan Aksi Filantropi dalam Tradisi Muslim dan Kristen

di Indonesia” (Hilman Latief, 2013a); “Islam and humanitarian affairs, The middle

class and new patterns of social activism” (Hilman Latief, 2018), serta “Filantropi

Islam dan Aktivisme Sosial Berbasis Pesantren di Pedesaan”(Hilman Latief, 2012a),

Latief menjelaskan peran lembaga filantropi Islam dalam berbagai kegiatan social,

pendidikan dan dakwah di Indonesia.

Sedangkan pada tiga artikel lainya Latief menjelaskan tradisi kedermawanan

Islam hubungannya dengan politik. Ketiga artikel tersebut adalah; “Politik filantropi

Islam di Indonesia: negara, pasar, dan masyarakat sipil”(Hilman Latief, 2017),

“Philanthropy and “Muslim citizenship” in post-Suharto Indonesia” (Latif, 2016)

dan “Contesting almsgiving in post-new order Indonesia” (Hilman Latief, 2014),

Selain Latief, beberapa peneliti filantropi Islam telah menulis beberapa

artikel. Diantara mereka adalah Junaedi dan Kadir. (Junaedi, 2015) Dalam

artikelnya yang berjudul “Does contract type influence the Zakat, Infaq and

Shadaqah donation of Islamic Microfinance customers? Case study of Baitul Maal

Wat Tamwil Beringharjo, Yogyakarta, Indonesia” meneliti faktor-faktor yang

mempengaruhi seseorang rela membayar zakat, infaq dan shadaqah melalui

lembaga keuangan Islam (BMT) atas pelanggan mereka. Sementara (Kadir, 2014)

dalam artikelnya yang berjudul “Factors Influencing A Business Towards Zakat

18

https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:bEWYMUwI8FkC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:bEWYMUwI8FkC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:QIV2ME_5wuYC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:QIV2ME_5wuYC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:_FxGoFyzp5QC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:_FxGoFyzp5QC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:IjCSPb-OGe4C
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:IjCSPb-OGe4C
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:M3ejUd6NZC8C
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:4TOpqqG69KYC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:4TOpqqG69KYC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:4TOpqqG69KYC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:9ZlFYXVOiuMC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:9ZlFYXVOiuMC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:ULOm3_A8WrAC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:ULOm3_A8WrAC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:Wp0gIr-vW9MC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=tuWMgkAAAAAJ&citation_for_view=tuWMgkAAAAAJ:YOwf2qJgpHMC


Payment In Malaysia” meneliti faktor yang mendorong sebuah perusahaan

melakukan filantropi Islam (zakat).

Sementara itu Omar, (2015), dalam artikelnya yang berjudul The Empirical

Effects of Islam on Economic Development in Malaysia” menyelidiki efek empiris

Islam pada pembangunan ekonomi di Malaysia sejak tahun 1969-1911. Hasil

penelitian ini adalah Islam, sebagai agama penduduk, memiliki pengaruh signifikan

terhadap pembangunan ekonomi di Malaysia.

Fuadah at al. (2015) dalam penelitiannya yang berjudul “A Review of

Literatures on Current Zakat Issues: An Analysis between 2003 – 2013”

mengemukakan bahwa penelitian tentang zakat (filantropi Islam) mengambil

sejumlah tema mulai dari program manajemen, pengumpulan, distribusi dan

pengentasan kemiskinan dengan zakat. Untuk selanjutnya, artikel ini memberikan

saran yang signifikan dan strategis untuk mengeksplorasi gagasan zakat di masa

depan.

Penelitian terhadap pembaharuan konseptual filantropi Islam telah dilakukan

oleh Ismail (Ismail, 2011). Dalam penelitiannya yang berjudul “Zakah from Salary

and EPF: Issues and Challenges,” ia menemukan bahwa telah terjadi pembaharuan

pemahaman zakat di Malaysia, khususnya tentang masalah haul dan jenis zakat,

beserta dinamika pro dan kontranya. Dalam masalah haul, zakat yang semula

dibayarkan tahunan menjadi bulanan. Dalam masalah jenis zakat, di antaranya

perlunya zakat profesi.

Penelitian terhadap filantropi mengalami perkembangan ketika filantropi

dikaitkan dengan kegiatan ekonomi, sehingga muncul istilah spiritual marketing.

Spiritual mareting sebnarnya merupakan tema ekonomi. Tema ini menjadi menarik

ketika sekian lama etika bisnis banyak ditinggalkan orang. Diantara peneliti

tersebut adalah (Kumar, 2014). Melalui artikelnya yang berjudul “Marketing

Through Spirituality: A case of Patanjali Yogpeeth” ia mengungkapkan bahwa

yoga dan pranayam adalah alat yang sangat efektif dalam pemasaran melalui

19



spiritualitas dan memengaruhi perilaku konsumsi massa. Patanjali Yogpeeth

(komunitas spiritual di India) adalah contoh paling cocok untuk mempelajari topik

ini.

Penelitian tentang spiritual marketing lainya dilakukan oleh Habibur Rahman

At al. (2015). Melalui artikelnya yang berjudul “The Effects Of Marketing Mix On

Consumer Satisfaction: A Literature Review From Islamic Perspectives” (H. at al.

Rahman, 2015). Ia membedakan perusahaan yang melakukan pemasaran

konvensional dan pemasaran spiritual (spiritual marketing). Terlepas dari strategi

pemasaran konvensional, strategi pemasaran spiritual lebih fokus pada aturan

agama dan etika yang tidak ada di pemasaran konvensional.

Dari penelitian-penelitian yang dilakuan oleh para sarjana di atas dapat

dikatakan bahwa sinergitas antara prilaku filantropi Islam –baca: sedekah—dengan

prilaku ekonomi sementara ini belum dilakukan orang. Oleh karena itu penelitian

terhadap fenomena “Komunitas Bubur Sedekah”, sebuah komunitas yang

memadukan antara kegiatan sedekah dalam kegiatan pemasaran, adalah merupakan

objek penelitian yang baru.

B. Perspektif Teori Spiritual Marketing

1. Spiritual Marketing

a. Paradigme Pemasaran (Rasional Marketing-Spiritual Marketing)

Paradigma pemasaran mengalami perubahan dari masa ke masa. Konsumen

yang dulunya selalu menggunakan pertimbangan rasional dalam memilih barang

ataupun jasa, kini paradigma itu telah tergeserkan oleh pertimbangan yang lebih

luas. Philip Kotler seorang guru besar bidang pemasaran internasional dan dianggap

sebagai bapak ilmu pemasaran konvensional menyadari adanya pergeseran perilaku

pasar tersebut. Fenomena ini memaksa terjadinya pergeseran orientasi pemasaran

dari product-centric marketing ke consumer-oriented marketing ke values-driven

20



marketing. Adanya perbedaan orientasi pemasaran tersebut tentu memberikan

dampak pada strategi pemasaran yang dipakai. Product-centric marketing misalnya

akan menghasilkan strategi pemasaran yang fokus pada fungsionalitas produk.

Sementara consumer-oriented marketing akan menghasilkan model pemasaran

yang mengedepankan hubungan emosional dengan konsumen, dan values-driven

marketing akan menghasilkan strategi pemasaran yang mengedepankan nilai-nilai

konsumen.(Kotler, 2010)

Terjadinya peningkatan keberagamaan masyarakat berdampak pada lahirnya

kesadaran baru sektor ekonomi. Kegiatan ekonomi rasional sebagai ciri modernitas,

mulai bergeser kepada ekonomi emosional, bahkan ekonomi spiritual. Pada sektor

pemasaran muncul istilah yang disebut spiritual marketing. Pemasar sadar bahwa

manusia pada era internet sekarang ini bukan lagi homo economicus, melainkan

manusia sebagai human being, manusia seutuhnya. Siapapun pemasar yang

menginginkan masyarakat manusia sebagai pasarnya, maka selain mentarget benak

konsumen pemasar juga harus mentarget hati konsumen.

Jika pada pemasaran konvensional pemasar menyikapi pemasaran secara

fungsional-teknikal dengan menggunakan sejumlah tools pemasaran, seperti

segmentasi, targeting, positioning, marketing-mix, branding, dan sebagainya, maka

pada spiritual marketing pemasar dituntut untuk memahami emosi dan perasaan

pelanggan. Di sini pelanggan dilihat sebagai manusia seutuhnya, lengkap dengan

emosi dan perasaannya. Beberapa konsep pemasaran yang ada pada level

emosional ini antara lain experiental marketing dan emotional branding.

Pemasaran spiritual adalah pemasaran yang mengedepankan cinta yang

universal. Spiritual marketing berusaha untuk membantu perusahaan yang

mempunyai spirit yang baik untuk mendulang keunggulan bersaing. Pada era di

mana etika bisnis menjadi kurang diperhatikan dan kejujuran menjadi resources

yang langka maka spritualitas berbisnis akan menjadi sumber daya saing

berikutnya. Spiritual marketing merupakan tingkatan tertinggi. Orang tidak

semata-mata menghitung untung atau rugi, tidak terpengaruh lagi dengan hal yang

21



bersifat duniawi. Panggilan jiwalah yang mendorongnya, karena di dalamnya

terkandung nilai-nilai spiritual. Spiritual marketing ini akan menjadi bibit dan

modal dasar bagi perusahaan untuk tumbuh di era sekarang ini. Spiritual marketing

menuntut perusahaan untuk memiliki spiritual brand, yang berkarisma,

berkeunggulan, dan keunikan yang tak tertandingi.

b. Pengertian Spiritual Marketing

Secara behasa, spiritual marketing terdiri dari dua kata, yaitu spiritual dan

marketing (pemasaran). Makna spiritual terkait dengan batin dan pencarian akan

makna, tujuan dan misi kehidupan. Spiritual juga diartikan sebagai alam tidak kasat

mata, dari mana pikiran dan perasaan berasal.(Kale, 2006) Sedangkan pemasaran

atau marketing adalah sistem keseluruhan dari kegiatan usaha yang ditujukan untuk

merencanakan, menentukan harga, mempromosikan dan mendistribusikan barang

dan jasa yang dapat memuaskan kebutuhan pembeli maupun pembeli potensial.(W

Stanton, 1995)

Menurut istilah, Hermawan Kertajaya dan Muhammad Syakir Sula sering

mempersamakan spiritual marketing dengan syariah marketing. Spiritual

marketing adalah bentuk pemasaran yang di dalam segala proses dan transaksinya

berlandaskan nilai-nilai spiritual, sehingga semua stakeholders utama dalam sebuah

kegiatan bisnis (karyawan, pemasok, pemegang saham, distributor, pelanggan, dan

pesaingpun) memperoleh kebahagiaan. (Kartajaya, 2006). Untuk itu spiritual

marketing adalah sebuah disiplin bisnis, dan perubahan value dari suatu inisiator

kepada stakeholders-nya, yang dalam keseluruhan prosesnya sesuai dengan akad

dan prinsip-prinsip muammalah dalam Islam.(Kartajaya, 2006)

c. Konsep Spiritual Marketing

Pemasaran pada umumnya dimaknai sebagai sebuah ilmu dan seni dalam

proses penciptaan, penyampaian, dan pengkomunikasian nilai suatu barang atau

jasa kepada para konsumen serta menjaga hubungan dengan para stakeholders-nya.

Bahkan pemasaran sering disederhanakan artinya sebagai tindakan menawarkan

22



sedemikian rupa suatu produk kepada khalayak, sehingga mereka mau membeli

produk tersebut. Spiritual marketing merupakan bagian dari bisnis syariah, aktifitas

bisnis yang didasarkan pada etika dan moral agama (Islam).

Kartajaya dan Sula menyatakan bahwa telah terjadi transformasi dalam

bidang pemasaran telah mengalami transformasi dari pemasaran rasional

(intelektual), ke emosional, dan akhirnya aspiritual. Di level intelektual pemasar

menyikapi pemasaran secara fungsional-teknikal, dengan tool pemasaran seperti

segmentation, targeting, positioning, marketing mix dan branding. Di level

emosional, pemasar dituntut memahami emosi dan perasaan pelanggan. Di level

spiritual, pemasaran dikembalikan pada fungsinya yang sejati yaitu dengan

menjalankan moralitas yang kental. Prinsip-prinsip kejujuran, empati, cinta, dan

kepedulian terhadap sesama menjadi dominan. Jika di level pemasaran intelektual,

pemasar menggunakan bahasa logika, di level emosional menggunakan bahasa

rasa, maka di level spiritual pemasar menggunakan bahasa hati. (Kartajaya, 2006)

Syakir menjelaskan bahwa spiritual marketing bertujuan untuk mencapai

sebuah solusi yang adil dan transparan bagi semua pihak yang terlibat. Di

dalamnya tertanam nilai-nilai moral dan kejujuran. Tidak ada pihak yang terlibat di

dalamnya merasa dirugikan. Tidak akan ada pula pihak yang berburuk sangka

(suudzon). Nilai-nilai spiritual dalam berbisnis ini juga akan mampu memperbaiki

inner-side kita.(Nendi, 2019)

Ada empat karakteristik yang terdapat pada pemasaran syariah:

1) Teistik (rabbaniyyah)

Salah satu khas dari spiritual marketing adalah identik dengan religius.

Keyakinan pada Alla SWT, Tuhan Yang Maha Esa adalah prinsip yang paling dasar

dalam spiritual marketing. Karena itu spiritual marketing bersifat religious. Oleh

karena itu seorang spiritual marketer akan berusaha mengimplementasikan

23



nilai-nilai moral keagamaan dan sebaliknya juga berusaha untuk menghindari

segala perbuatan marketing yang mengandung nilai kemuniafikan, penipuan, dan

kejahatan ke dalam proses marketingnya, mulai dari melakukan strategi pemasaran,

memilah-milah pasar (segmentation), kemudian memilih pasar mana yang akan

dijadikan focusnya (targeting), hingga memposisikan identitas perusahaannya

(positioning). Demikian juga dalam menyusun taktik pemasaran, seperti mendesain

produk, menentukan harga, melakukan promosi, hingga penjualan (selling),

kehadiran nilai religious sangat penting. (Kartajaya, 2006)

2) Etis (akhlaqiyyah)

Keistimewaan lain dari konsep syariah marketing adalah mengedepankan

masalah akhlak yang mulia dalam segala kegiatannya. Pemasaran syariah adalah

konsep pemasaran yang sangat mengedepankan nilai-nilai moral dan etika tanpa

peduli dari agama, ras, suku dan keutunan karena dalam sundut pandang kaca mata

syariah marketing semuanya sama. Syariah marketing tidak menghalalkan segala

cara untuk menjual produk kepada masyarakat. Akhlaq menjadi standar atas sikap

dan prilaku seorang marketer spiritual. (Kartajaya, 2006)

3) Realistis (al-waqi’iyyah)

Pemasaran syariah adalah konsep pemasaran yang fleksibel. Syariah marketer

bukanlah berarti para pemasar yang bersikap kaku, melainkan fleksibel, adaptif,

mudah menyesuaikan. Marketer spiritual tidak harus berpenampilan seperti orang

Arab dan mengharamkan dasi. Namun syariah marketer haruslah tetap

berpenampilan bersih, rapi, dan bersahaja dalam segala model ataupun gaya

berpakaian yang dikenakan. Dalam teks hadist disebutkan.

24



”Allah Sesungguhnya Allah telah menetapkan ketentuanya, janganlah kalian
langar. Dia telah menetapkan beberapa perkara yang wajib janganlah kalian
langar. Dia telah menetapkan yang haram, janganlah kalian langar, dan Dia telah
sengaja membiarkan beberapa perkara, sebagai bentuk kasih-Nya kepada kalian,
maka janganlah kalian permasalahkan (HR. ad Daruqutni).

Dalam hal yang belum Allah tentukan itulah ruang fleksibilitas. Fleksibilitas

tersebut diaktualisasikan dalam bentuk kerja yang professional. Pantang bagi

seorang marketer spiritual melakukan transaksi yang mengandung kebohongan,

kemunafikan, kecurangan dan penipuan, hanya untuk mengejar market share.

Dalam pemahaman tentang realistis tersebut adalah perusahaan dituntut untuk

selalu bersikap profesional, istiqomah dan tegar dalam menghadapi gelombang

persaingan dan dinamika bisnis yang terus berubah. (Kartajaya, 2006)

4) Humanistis (insaniyyah)

Kelebihan yang lain adalah sifatnya yang humanistis-universal. Pengertian

humanistis adalah bahwa syariah ada untuk manusia agar manusia derajatnya

terangkat, sifat kemanusiaannya terjaga dan terpelihara, serta terhindar dari

sifat-sifat kehewanannya. Dengan demikian marketing syariah menuntut agar

semua kegiatan pemasaran tidak ada yang merendahkan martabat kemanusiaan.

Syariah Islam adalah syariah humanistis, dibuat agar manusia sesuai dengan

kapasitasnya tanpa memperdulikan ras, suku, agama, warna kulit, kebangsaan, dan

status. Sehingga pemasaran syariah bersifat umum. (Kartajaya, 2006)

Menurut Hermawan dan Syakir Sula ada sembilan etika pemasaran, yang

menjadi prinsip-prinsip bagi spiritual marketer dalam menjalankan fungsi-fungsi

pemasaran, yaitu sebagai berikut: 1) Memiliki Pribadi Spiritual (Taqwa), 2)

Berperilaku Baik Dan Simpatik (Shidiq), 3) Berlaku Adil Dalam Bisnis (Al-Adl), 4)

Melayani dengan Senyum dan Rendah Hati (Khidman), 5) Selalu Menepati Janji

Dan Tidak Curang (Tathfif), 6) Jujur Dan Terpercaya (Al-Amanah) 7), Tidak Suka

25



Berburuk Sangka (Su’uzh-Zhon), 8) Tidak Suka Menjelek-Jelekan (Ghibah), 9) Tidak

Melakukan Sogok/Suap (Risywah)(Kartajaya, 2006)

2. Islam, Perubahan Sosial dan Ijtihad

Secara normatif, berbeda dengan Kristen dan Yahudi yang diturunkan secara

khusus untuk komunitas suku tertentu, Islam merupakan agama langit yang terakhir

diturunkan Tuhan, sebagai penyempurna agama-agama langit sebelumnnya. Di

sinilah Islam merupakan ad-Diin yang bersifat universal, yang diturunkan untuk

seluruh umat manusia, lintas ruang dan waktu (QS. al-A’raf: 158). Kecuali sebagai

agama yang universal, Islam juga merupakan agama komprehensip, yang ajarannya

bukan saja terdiri dari ibadat, namun juga mengatur masalah muamalah

(Al-Qardhawi, 1994).

Jika dalam masalah aqidah dan ibadat lebih bersifat vertikal, hubungan

manusia dengan Tuhannya, maka dalam muamalah, hubungan manusia dengan

sesamanya lebih bersifat horizontal. Dalam masalah aqidah dan ibadah tidak

banyak terjadi perkembangan dalam pemikiran Islam. Aqidah Islam sebagaimana

yang terumuskan dalam rukun iman, pada prinsipnya bersifat tetap sejak zaman

Nabi Muhammad hingga saat ini dan mendatang. Demikian juga dalam ibadat yang

dirumuskan dalam Rukun Islam, hampir tidak ada perkembangan di dalamnya..

Pelaksanaan shalat, puasa, zakat, dan haji tidak banyak perkembangan hingga saat

ini, kecuali dalam hal-hal yang bersifat teknis.

Sangat berbeda dalam hal muamalah. Pemikiran Islam dalam bidang

muamalah berkembang seiring dengan perkembangan kebudayaan manusia yang

senantiasa terjadi. Kebudayaan manusia yang secara memiliki spekturm luas, mulai

dari ekonomi, politik, sosial, ilmu pengetahuan, teknologi, seni hingga agama

(Kuntjoroningrat, 1987) adalah bersifat dinamis, selalu berkembang dari waktu ke

waktu.

Dalam bidang muamalah ini ajaran Islam harus menjawab 1001 permasalah

baru yang muncul. Perangkat Islam untuk mengikuti perkembangan kebudayaan

26



tersebut adalah ijtihad. Ayat-ayat al-Quran yang asbabun nuzulnya terkait dengan

peristiwa yang terjadi pada zaman Nabi, namun hakekatnya untuk tiap masyarakat

dan untuk tiap kurun sesudah Nabi. Ayat-ayat itu menjadi premis-premis dari logika

ijtihad untuk menyimpulkan jawaban dan penyelesaian untuk setiap permasalahan

yang dihadapi. (Gazalba, 1983)

Dalam masalah ekonomi misalnya, tidak banyak term ekonomi yang disebut

dalam ayat-ayat al-Quran. Dianataranya adalah larangan riba, larangan menimbun

barang, perintah mencatat transaksi pinjam-meminjam, dan larangan mengubah

timbangan. Namun demikian berbagai ayat tersebut mengandung berbagai prinsip

universal yang merepresentasikan maksud dan tujuan Islam dalam bidang ekonomi,

seperti prinsip keadilan, perlunya memihak kepada yang lemah, larangan

menghegemoni, mendominasi dan mengeksploitasi, sustainibilitas, kesejahteraan,

amanah, dan seterusnya. Yang mana berbagai prinsip tersebut menjadi pedoman

sekaligus premis dalam menyelesaikan berbagai masalah dalam bidang ekonomi.

Hanya saja, pelukisan tentang kegiatan ijtihad sebagai sesuatu yang amat

eksklusif telah melahirkan persepsi salah. Dalam sejarah masyarakat Muslim

sempat tumbuh pandangan yang hampir menabukan ijtihad. Sikap penabuan

dengan sendirinya tidak dapat dibenarkan meskipun sesungguhnya ia muncul dari

obsesi para ulama pada ketertiban dan ketenangan atau keamanan, yaitu tema-tema

teori politik Sunni, khususnya di masa-masa penuh kekacauan menjelang

keruntuhan Baghdad. Tetapi, dalam perkembangan selanjutnya penabuan itu juga

dapat dilihat sebagai kelanjutan masa kegelapan (obskurantisme) dalam pemikiran

Islam. (Madjid, 1994)

Ijtihad itu diajukan orang sebagai salah satu tema pokok usaha reformasi atau

penyegaran kembali pemahaman terhadap agama. Melalui tokoh-tokoh pembaru

seperti Muhammad Abduh dan Sayyid Ahmad Khan, ijtihad dikemukakan kembali

sebagai metode terpenting menghilangkan situasi anomallous dunia Islam yang

kalah dan dijajah oleh dunia Kristen Barat. (Madjid, 1994) Ijtihad merupakan

unsur dinamis ajaran Islam yang mesti dilakukan terus-menerus oleh kaum

27



muslimin. Dengan ijtihad nilai-nilaiIslam yang universal daapat diwujudkan secara

nyata. Dengan ijtihad dialog antara ajaran Islam dengan problematika kehidupan

akan senantiasa tejadi secara dinamis. Lebih dari itu kejumudan dan kemandekan

berpikir akan dapat dicegah.

Rahman adalah diantara intelektual muslim yang secara kritis membedah

sejarah untuk menemukan saat ketika pintu ijtihad mulai ditutup.(F. Rahman, 1992)

Dalam berbagai bukunya, Rahman mengetarai tertutupnya pintu ijtihad terjadi pada

awal sejarah Islam. Rahman membedakan antara sunnah ideal Nabi dengan Sunnah

hidup Nabi dengan kaum muslimin di awal Islam. Menurut Rahman Sunnah kaum

muslimin awal merupakan hasil ijtihad personal melalui intrumen qiyas, terhadap

sunnah ideal Nabi yang kemudian menjilma menjadi ijma’ atau sunnah hidup. Di

sini teori sunnah-ijtihad-ijma’ membuat kehidupan begitu dinamis. Namun struktur

tersebut kemudian dijungkirbalikkan oleh penulisan hadis secara besar-besaran oleh

as-Syafi’i, sehingga ijtihad-ijma’ menjadi ijma’-ijtihad. Di sinilah penutupan pintu

ijtihad dimulai.

Oleh karena itu, untuk mengejar ketertinggalan dunia Islam selama ini,

diantara jalannya adalah dengan menggairahkan kembali gerakan ijtihad. Bagi

Rahman, yang kemudian dikenal dengan tokoh terdepan neo-modernisme Islam

tersebut, ijtihad mesti diawali dari perumusan kembali penafsiran al-Quran yang

dianggapnya sebagai jantung ijtihadnya.

3. Sedekah dalam Khazanah Islam

a. Pengertian Sedekah

Dalam Al-Quran terdapat tiga kata yang menunjukkan makna yang sama

dengan zakat meskipun memiliki arti yang berbeda, yaitu infak, sedekah dan haq.

Kata “infak” terdapat dalam QS. al-Taubah:104, “Dan orang-orang yang

menyimpan emas dan perak dan tidak menginfakkannya pada jalan Allah, maka

beritahukanlah pada mereka, bahwa mereka akan ditimpa dengan siksa yang

pedih.” Kemudian kata “sedekah” terdapat dalam QS. al Taubah: 103, “ ambilah

28



sedekah dari sebagian harta mereka, dengan sedekah itu kamu membersihakan dan

mensucikan mereka,…..”. Sedangkan kata “hak” terdapat dalam QS. al Anam:141,

“Makanlah dari buahnya yang bermacam-macam itu bila dia berbuah, dan

tunaikanlah haknya di hari memetik hasilnya (dengan dikeluarkan zakatnya) dan

janganlah kamu berlebih-lebihan” (Hafiduddin, 2004).

Untuk membedakan makna zakat, infak dan sedekah, Subianto, mantan Ketua

Umum BAZNAS Pusat, berpendapat bahwa sedekah terbagi menjadi dua; material

(tangible) dan non material (intangible). Sedekah material ini disebut dengan infak.

Infak yang hukumnya wajib yaitu zakat, baik zakat jiwa (fitrah), zakat penghasilan

(kasab) dan zakat harta (māl), kafarah (tebusan atas hukuman); sedang infak yang

hukumnya wajib kifāyah dan atau sunnah muakkad, seperti wakaf dan hibah.

Adapun sedekah yang non material antara lain membaca kalimat thayyibah; żikir;

tasbih, tahlil, dan tahmid. Namun untuk kepentingan penelitian ini, infak, zakat,

maupun wakaf akan disamakan maknanya dengan sedekah.

b. Tujuan Sedekah

Wahid dalam Masudi (2005) menyatakan bahwa, sedekah bagi umat Islam

merupakan pintu masuk pertama untuk memenuhi amanat kekhalifahannya dengan

menegakkan keadilan dalam kehidupan sosialnya. Dengan ajaran sedekahnya,

Islam bukan saja menunjukkan keterlibatannya pada tata kehidupan sosial yang

sehat, adil, dan demokratis, melainkan juga sekaligus mencanangkan tonggak

strategis kelembagaannya.

Adapun tentang tujuan disyariatkannya sedekah, Didin Hafidhuddin (2004)

mengemukakan mencatat ada lima manfaat, yaitu :

1) Sebagai perwujudan keimanan kepada Allah SWT., mensyukuri nikmatnya,

menumbuhkan akhlak mulia dengan rasa kemanusiaan yang tinggi,

menghilangkan rasa kikir, rakus dan materialis, menumbuhkan ketenangan

hidup sekaligus membersihakan dan mengembangkan harta yang dimiliki.

2) Karena zakat merupakan hak mustaḥiq maka zakat berfungsi menolong,

membantu, dan membina fakir miskin kearah kehidupan yang lebih baik dan

lebih sejahtera, sehingga mereka dapat memenuhi kebutuhan hidupnya dengan

29



layak, dapat beribadah kepada Allah SWT. terhindar dari bahaya kekufuran,

sekaligus menghilangkan iri dengki dan hasad yang mungkin timbul dari

kalangan mereka ketika mereka melihat orang yang memiliki harta yang cukup

banyak.

3) Sebagai pilar amal bersama antara orang-orang kaya dengan para mujāhid yang

seluruh waktunya digunakan untuk berjihad di jalan Allah, yang karena

kesibukannya tersebut, ia tidak punya waktu dan kesempatan untuk berusaha

bagi kepentingan nafkah diri dan keluarganya. Di samping pilar utama ‘amal

jamā’i, zakat juga merupakan salah satu bentuk konkrit dari jaminan sosial

yang disayriatkan oleh ajaran Islam. Melalui syariat zakat, kehidupan fakir,

miskin, dan orang-orang menderita lainya, akan terperhatikan dengan baik.

4) Sebagai salah satu sumber pembangunan sarana dan prasarana yang harus

dimiliki oleh umat Islam, seperti sarana ibadah, pendidikan, kesehatan, maupun

sosial ekonomi, sekaligus sarana pengembangan kualitas sumber daya manusia.

5) Untuk memasyarakatkan etika bisnis yang benar, sebab zakat itu bukanlah

membersihkan harta yang kotor, akan tetapi mengeluarkan bagian dari hak

orang lain dari harta kita yang kita usahakan dengan baik dan benar sesuai

dengan ketentuan Allah SWT. Dalam Shoheh Muslim, Nabi bersabda, “Allah

SWT tidak akan menerima sedekah (zakat) dari harta yang didapat secara tidak

sah (HR. Muslim).

(Saefuddin, 1986) menambahkan, bahwa dari sisi pembangunan

kesejahteraan umat, zakat (baca: sedekah) merupakan instrumen pemerataan

pendapatan. Dengan pengelolaan yang baik, pertumbuhan ekonomi sekaligus

pemerataan pendapatan (ecomic with equity) dapat berjalan seimbang. Hampir sama

dengan Didin dan Saefuddin, (Asnaini, 2008) berpendapat bahwa, tujuan

disyariatkannya zakat ada dua: Pertama tujuan vertikal, yaitu sebagai bentuk

syukur kepada Tuhan, Sang pemberi rizki. Hal itu didasarkan pada QS. al Taubah

;103, “…. Dengan sedekah itu kamu membersihkan mereka dan menyucikan

mereka, dan berdoalah untuk mereka, karena sesungguhnya doamu menjadi

ketentraman jiwa bagi mereka.” Kedua, horizontal, yaitu untuk mewujudkan

30



keadilan sosial dan rasa kasih sayang diantara pihak kaya dan miskin, sehingga

dapat meminimalisir kesenjangan sosial. Hal itu didasarkan pada QS. al Hasyr : 7,

“….supaya harta itu tidak beredar diantara orang kaya saja.” Namun sayangnya,

nilai dan tujuan strategis zakat tersebut seolah tertimbun oleh puing-puing

sejarahnya.

BAB III

METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian dan Pendekatannya

Penelitian ini merupakan riset kualitatif dengan pendekatan studi kasus.

Sebagai kasusnya adalah kegiatan jual beli bubur sedekah yang dilakukan oleh

komunitas bubur sedekah di Kalurahan Kestalan Kecamatan Banjarsari Surakarta.

Strategi studi kasus digunakan dengan pertimbangan bahwa: 1. Pertanyaan

penelitian berkaitan dengan “bagaimana dan mengapa”, 2. Penelitian ini

memberikan peluang yang sangat minim pada peneliti untuk mengontrol gejala atau

peristiwa sosial yang diteliti, 3. Menyangkut peristiwa atau gejala kontemporer

dalam kehidupan yang riil. (Yin, 1996).

Rancangan penelitian ini berasas pada prinsip dasar penelitian kualitatif

yang fleksibel dan dinamis. Rancangan penelitian dapat berubah sesuai dengan

31



kondisi yang dihadapi peneliti di lapangan. Namun secara umum dapat

digambarkan proses penelitian sebagai berikut :

1. Penyusunan dan pengajuan proposal kepada LP2M.

2. Penyusunan desain instrumen penelitian berupa daftar pokok tema wawancara,

daftar dokumen yang dibutuhkan.

3. Seminar proposal oleh LP2M

4. Proses revisi proposal setelah direview oleh tim reviewer yang ditunjuk oleh

LPPM.

5. Pengambilan data pertama dilakukan dengan melakukan wawancara kepada

key informan untuk mendapatkan gambaran dimana saja data-data

penelitian akan didapatkan.

6. Pengumpulan data secara bertahap dilaksanakan berdasarkan informasi dari

key informan. Wawancara dilakukan hingga mencapai titik kejenuhan

data sekaligus memvalidasi keabsahan data dengan menggunakan trianggulasi

antar waktu dan antar sumber.

7. Setiap data yang masuk langsung dianalisis dengan model analisis interaktif

miles-hubberman sehingga dalam waktu yang singkat data yang ada sudah

terkategorisasi secara lengkap.

8. Hasil penelitian diseminarkan dalam FGD yang dihadiri oleh seluruh sumber

data utama. Pada FGD ini selain untuk melengkapi data-data yang sudah

didapatkan juga dimaksudkan untuk melakukan proses member check sebagai

teknik validasi data yang kedua.

9. Hasil FGD digunakan sebagai dasar untuk menyusun laporan penelitian secara

lengkap dan komprehensif.

10. Hasil akhir penelitian dilaporkan kepada LPPM IAIN Surakarta.

B. Tempat dan Waktu Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan pada Komunitas Bubur Sedekah di Kalurahan

Kestalan Kecamatan Banjarsari Surakarta. Penelitian ini dilakukan selama dua

bulan, mulai Juli hingga September 2021.

32



C. Jenis Data

Sebagai field research, jenis data penelitian ini berbentuk kata, kalimat, narasi

bahasa yang menggambarkan fenomena sosial di alam nyata secara empiris.

Fenomena sosial yang dimaksud di sini berupa “Komunitas Bubur Sedekah” yang

berlokasi di Kelurahan Kestalan Kecamatan Banjarsari Kota Surakarta. Tepatnya di

sebelah timur Pasar Legi Surakarta.

Adapun jenis data penelitian ini meliputi; pertama, latar belakang, visi, misi

tujuan, sistim manajemen unit usaha bubur sedekah; kedua, strategi pemasaran

bubur sedekah, yang meliputi produk yang dijual, branding yang dibanagun,

sasaraan pemasaran, tipologi pembeli, latar belakang sosial-keagamaan, motivasi

dan tujuan pembeli, serta pentasyarufan (distribution) hasil sedekah, hingga bentuk

pertanggungjawaban yang dilakukan penjual bubur sedekah terhadap pembeli,

peran media, dan sebagainya. Terakhir adalah menemukan model reformulasi

sedeekah melalui bubur sedekah.

D. Teknik Sampling

Teknik sampling yang digunakan dalam penelitian ini adalah purposive

sampling, yaitu memilih sampling berdasarkan konsep teoritis yang digunakan,

jenis data yang hendak dicari, keingintahuan pribadi peneliti dan karakter empiris

samping.(Meleong, 1994) Dalam penelitian ini, diketahui bahwa informan

kuncinya adalah Bapak Sutanto, Ph.D. Ia merupakan dosen sekaligusn Direktur

Reputasi Akademik Universitas Sebelas Maret Surakarta (UNS). Sutanto adalah

pemilik Café Librarie, sebuah perpustakaan yang sekaligus sebagai basecamp

pemikiran dan Gerakan social yang ia lakukan Bersama para mahasiswa UNS.

Dari café inilah konsep Bubur Sedekah terbentuk, dikoordinasikan, dan dimonitor

perkembangannya. Di alamat yang sama pula Bubur Sedekah dijajakan. Oleh

karena itu dari Sutanto inilah peneliti mendapatkan rekomendasi tentang siapa saja

pihak yang mengetahui data yang dibutuhkan dalam penelitian ini, yang untuk

selanjutnya kami jadikan informan berikutnya.

33



E. Sumber Data

Dengan purposive sebagai teknik sampling sebagaimana dijelaskan tersebut

di atas, maka didapatkanlah jenis sumber data. Sumber data uatama atau disebut

informan penelitian adalah pencetus ide sekaligus pembina komunitas bubur

sedekah, Dr. Sutanto, Ph.D. Sutanto inilah pemilik gagasan tentang konsep Bubur

Sedekah. Sehari-hari ia merupakan sorang dosen yang juga pejabat di Universitas

Sebelas Maret Surakarta. Sutanto merupakan dosen yang memiliki dedikasi untuk

membantu bagian masyarakat yang kurang beruntung. Hal tersebut tampak dari

upaya yang dilakukan untuk membaantu mereka, antara lain bubur sedekah, indo

barter, pemberdayaan petani beras Rojo Lele di Delanggu, Pembina di beberapa

Lembaga bisnis dan pendidikan. Tentu sebagai seorang pejabat, Sutanto memiliki

banyak kegiatan di kampus maupun di luar kampus. Namun demikian peneliti

leluasa untuk mewawancarainya beberapa kali, baik di kampus UNS maupun di

tempat tinggal beliau. Hal tersebut sekaligus menjadi bukti dedikasi beliau terhadap

kebaikan, termasuk penelitian ini.

Dari Sutanto, peneliti direkomendasikan untuk mewawancarai beberapa

“pembeli” bubur sedekah. Mereka adalah beberapa orang yang menjadi donator

tetap di bubur sedekah. Setidaknya setiap pekan sekali mereka bersedekah melalui

bubur sedekah. Mereka adalah Bapak Lilik Setiawan, pebisnis yang juga aktivis di

kamar dagang Surakarta. Informan ini tidak kalah sibuk, namun demikian tetap

bersedia untuk diwawancara sekalipun hanya melalui telphon. Informan lainya

adalah Ibu Diana, pengusaha Jakarta, nemun asli Solo, sehingga setiap pekan beliau

wira-wiri antara Solo dan Jakarta. Bisa dibayangkan juga kesibukannya, namun

alhamdulillah bersedia untuk diajak ngobrol (wawancara) tentang kesediaan beliau

sebagai penyedekah di bubur sedekah. Informan berikutnya adalah Bapak Sri

Widadi. Beliau adalah penyedekah yang tinggal di Jambi, namun alhamdulillah

bersedia untuk diwawancarai sekalipun hanya dengan telphon. Informan lain yang

juga tidak kalah penting adalah Mas Gilang dan Mas Bagus, keduanya merupakan

aktivis social yang membantu Pak tanto dalam pemberdayaan masyarakat pinggiran

34



baik di Delanggu maupun di Indo Barter. Di tengah kesibukan masing-masing

mereka, peeneliti sangat terbantu sehingga bisa wawancara dengan petani beras di

Delanggu dan wawancara dengan mereka berdua perihal bubur sedekah, serta

tentang café librarie. Informan kunci yang lain adalah Pak Qohar, yang tidak lain

adalah penjual Bubur Sedekah. Beliau mau dengan senang hati melayani keinginan

kami mewancarainya, tentu di sela-sela kesibukan beliau menjual bubur.

Peneliti juga berhasil mengumpulkan data melalui observasi baik tentang

kegaiatn di Café Librarie, maupun kegiatan pembagian sedekah Bubur Sedekah.

Peneliti datang beberapa kali di lokasi penjualan Bubur Sedekah, bahkan beberapa

kali juga ikut terlibat langsung meembagikan bubur sedekah kepada mereka yang

membutuhkan. Dari observasi partisipatoris yang dilakukan didapatkan pengalaman

yang susah dilupakan tentang bagaimana perasaan orang yang agak malu

mengambil sedekah, maupun perasaan kegembiaraan di sisi lainya setelah

menerima bubur sedekah.

Sumber data lain yang tidak kalah penting adalah dokumentasi yang dimiliki

tim Bubur Sedekah, khususnya di media social. Bubur Sedekah memiliki akun

facebook maupun Instagram. Melalui kedua akun dan juga akun para aktivisnya,

didapatkan banyak sekali gambar atau foto kegiatan pembagian sedekah dari Bubur

Sedekah. Dari berbagai sumber data tersebut maka data yang terkumpul dirasa

cukup untuk mendiskripsikan serta mengungkap hal-hal di balik kegiatan Bubur

Sedekah.

F. Teknik Pengumpulan Data

Data akan diambil dengan teknik wawancara mendalam, yaitu pengumpulan

data dengan cara menyampaikan pertanyaan kepada sumber data. Adapun yang

akan dipakai dalam penelitian ini adalah jenis wawancara terbuka, yaitu pertanyaan

wawancara dibuat secara global dan mungkin untuk dikembangkan pada saat

kegiatan wawancara dilakukan. Alat yang digunakan dalam wawancara ini terutama

alat perekam wawancara. Sebagaimana dijelaskan di atas, wawancara telah

35



dilakukan terhadap antara ain dengan pemilik konsep, pendiri sekaligus pembina

komunitas Bubur Sedekah, penjual bubur, pembeli, tim IT serta masyarakat

penerima sedekah. Wawancara berlangsung beberapa kali dengan masing-masing

informan, baik secara face to face maupun melalui telephon.

Dari wawancara dengan pendiri ini didapatkan data tentang gagasan yang

melatarbelakangi, tujuan, serta rencana pengembangan kegiatan Bubur Sedekah.

Data lainya adalah motivasi, tujuan dan pengalaman sebagai pemberi sedekah di

Bubur Sedekah. Data ini didapatkan dari tiga orang pemberi sedekah, yaitu Bapak

Lilik Setiawan, Ibu Diana dan Bapak Sri Widadi. Data lain dari hasil wawancara

didapat dari tukang bubur, yaitu perasaan sebagai pelaku usaha kecil yang terbantu

dengan program Bubur Sedekah.

Selain itu, juga digunakan teknik observasi. Observasi, yaitu teknik

pengumpulan data dengan cara melaksanakan pengamatan secara langsung

terhadap sumber data. Alat yang digunakan adalah adalah keseluruhan indera

observer. Observasi akan dilakukan dengan melihat langsung dan detail proses

transaksi jual beli, serta pendistribusian hasil sedekah di Bubur Sedekah, keadaan

café librarie, serta kegiatan pemberdayaan petani beras Rojolele di Delanggu.

Data juga akan dikumpulkan dengan teknik dokumentasi. Diantara bentuk

dokumen yang diperlukan antara lain berbagai bentuk laporan distribusi zakat di

media sosial yang digunakan oleh komunitas bubur sedekah.

G. Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data

Data penelitian ini divalidasi menggunakan teknik trianggulasi dan member

check. Kedua teknik ini dipadukan untuk menjamin data yang didapatkan

benar-benar valid dan objektif sehingga dapat menjadi dasar penyimpulan yang

relevan dan faktual.

H. Teknik Analisis Data

36



Teknik analisis data yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah teknik

analisis kualitatif. Teknik kualitatif ini akan digunakan sejak awal dimulainya

penelitian hingga akhirnya. Teknik analisis data kualitatif ini meliputi; reduksi data,

penyajian data, dan penarikan kesimpulan dengan verifikasinya (Sutopo, 1988),

2002).

Reduksi data yaitu proses pemilihan, pemusatan perhatian, penyederhanaan,

pengabstrakan, dan transformasi data kasaryang muncul di lapangan.

Reduksi data meliputi kegiatan berikut :

a. Meringkas data

b. Mengkode

c. Menelusuri tema

d. Membuat gugus

e. Membuat partisi

Adapun penyajian data adalah penulisan inti pemahaman data dalam bentuk

cerita sistimatis dan logis dengan suntingan sehingga peristiwa penelitian ini

menjadi lebih jelas dipahami dan dilengkapi dengan table matrik, gambar dan

sebagainya. Pencatatan data sendiri dilaksanakan dengan refleksi analisis, metode,

teori, masalah etis dan konflik, serta kerangka pikir peneliti sendiri.

Sedangka penarikan kesimpulan merupakan tahap paling akhir dalam proses

analisis data. Menurut Sitorus (1998), Sebelm penarikan kesimpulan, verifikasi

perlu dilakukan selama penelitian berlangsung, dengan cara :

a. Memikir ulang selama penulisan

b. Tinjauan ulang apada catatn lapangan

c. Peninjauan kembali dan tukar pikiran dengan tean sejawat

d. Upaya luas untuk penempatan sallinan suatu temuan dalam seperangkat data

yang lain.

I. Sistimatika Pembahasan

Seluruh data yang masuk akan dianalisis dengan teori Spiritual Marketing.

Secara substanstif teori Spiritual Marketing melihat manusia secara utuh, lengkap

37



dengan emosi dan perasaannya. Spiritual marketing tidak semata-mata berhitung

untung rugi, melainkan berdasarkan kemanusiaan dan cinta yang universal. Ada

empat karakter dalam Spiritual Marketing yaitu, rabbaniyah, akhlaqiyah, al

waqiiyah, dan insaniyah. Paradigma dan ke-empat karakter tersebut selanjutnya

akan digunakan untuk membaca data penelitian, sehingga akan didapat kesimpulan

apakah kiranya “bubur Sedekah” adalah bentuk spiritual marketing.

Dari pembahasan tersebut selanjutnya dilaporkan dengan sistimatika

pembahasan sebagai berikut :

Pada bab satu, diuraikan desain penelitian yang meliputi latar belakang,

rumusan masalah, tujuan penelitian, kegunaan penelitian.

Bab dua menguraikan kerangka teoritik sesuai dengan dimensi penelitian

yang ada, yang meliputi ; teori spiritual marketing mulai dari pengertian, konsep

dasar, meupun karakter spiritual marketing. Berikutnya teori tentang Islam,

perubahan sosial, dan ijtihad; dan terakhir adalah teori sedekah yang meliputi

pengertian sedekah, jenis, dan tujuan bersedekah.

Pada Bab tiga, diuraikan mengenai metode penelitian yang meliputi

pendekaatan penelitian, jenis dan sumber data, teknik pengumpulan data, dan

teknik analisis data. Untuk selanjutnya pada bab empat akan diuraikan hasil

penelitian dan pembahasannya. Hasil penelitian meliputi beberapa sub bagian,

yaitu; profil dan sejarah bubur sedekah, bubur sedekah dan penyambung

intelektualisme kampus dan problematika sosial, dan Bubur Sedekah antara

spiritualitas marketing, sosial, dan pemberdayaan masyarakat Pada bab lima,

adalah kesimpulan dan saran.

38



BAB IV

SPIRITUAL MARKETING BUBUR SEDEKAH

A. Profil dan Sejarah Bubur Sedekah

1. Latar Belakang Kelahiran Bubur Sedekah

Keberadaan Bubur Sedekah berlokasi di Kampung Stabelan Kecamatan

Banjarsari Kota Surakarta, tepatnya di sebelah timur Pasar Legi Surakarta. Ketika

Pasar Legi terbakar pada tahun 2018 yang lalu, daerah Stabelan, khususnya di

kanan kiri jalan raya yang membelah kampung tersebut dijadikan area alternatif

pendirian lapak kios sementara para pedagang Pasar Legi.

Pinggir jalan raya yang mengitari Kampung Setabelan dipenuhi lapak kios

tersebut. Akibatnya, suasana kampung menjadi seperti pasar. Pedagang dan

39



pembeli hilir mudik di sekitar jalan raya di dalam kampung tersebut. Begitu juga

kendaraan pribadi maupun angkutan umum berlalu lalang dari pagi hingga malam

hari. Tidak ketinggalan dengan becak, kendaraan tradisional roda tiga ini sibuk

mengantarkan para ibu untuk belanja di “pasar” kampung tersebut, yang

sebenarnya adalah bagian dari Pasar Legi sendiri.

Jauh dari keadaan rapi dan teratur. Lapak bumbu-bumbuan berdampingan

dengan lapak buah di sebelah kananya, dan bersebelahan dengan lapak sayur di

sebelah krinya. Di jajaran kios lapak pedagang tersebut, para pedagang makanan

membuka warung daruratnya. Bahkan berhadapan dengan beberapa kios warung

terdapat toko bangunan, yang mobil truk pengangkutnya hilir mudik mengusung

bahan bangunan dari toko tersebut.

Kuli pasar berseliweran mengantarkan barang dagangan di atas pundak atau

punggung mereka, dari satu tempat ke tempat lainya. Keramaian kampung di

tengah kota tersebut semakin bertambah dari waktu ke waktu. Komunikasi antar

warga kampung terpaksa menjadi tidak normal, karena harus berbaur dengan para

pedagang pasar.

Masjid kampung yang semula hanya digunakan oleh warga kampung, sejak

terjadi kebakaran Pasar Segi menjadi seolah masjid pasar. Pada saat terdengar

suara adzan sebagai pertanda masuk waktu shalat, para jamaah baik warga

kampung maupun para pedagang dan kuli pasar berdatangan untuk melaksanakan

shalat di masjid tersebut. Suasana masjid kampung berubah seperti suasana

masjid pasar, sebagaimana masjid Pasar Kauman kampung Klewer Solo atau Masjid

Pasar Johar Semarang. Bau keringat pedagang menjadi identitas khas aroma di

dalam masjid tersebut. Suasana dalam masjid khususnya sekitar toilet dan tempat

wudhu sedikit kumuh. Tas belanjaan, kain jarik/gendong dan bahkan pakaian

dalam yang barang kali sudah kena najis harus ditanggalkan saat pemiliknya

sedang shalat, terlihat di masjid bagian belakang.

40



Di tengah suasana kampung Setabelan yang laksana pasar itulah lokasi

dagang Bubur Sedekah, tepatnya di Jalan Lumban Tobing No.2 Setabelan

Kecamatan Banjarsari Kota Surakarta. Lokasi itu dipilih bukan hanya karena

pertimbangan posisi strategis saja, melainkan memang di lokasi tersebut ide atau

gagasan tentang Bubur Sedekah dilahirkan.

Bubur Sedekah adalah bagian dari manajemen Café Librairie yang

menjajakan bubur ayam khas Tasik Malaya yang Bernama asli bubur ayam Nusa

Sari. Mengapa bubur Tasik Malaya? Karena kebetulan bubur ini berjualan keliling di

sekitar lokasi Café Librairie. Pembuat dan penjual bubur ini adalah Mas Kohar,

tukang bubur asli dari Tasik Malaya. Sebelum bergabung dengan Café Librairie,

Mas Kohar telah tiga tahun menjadi penjual bubur keliling di sekitar Pasar Legi.

Pada pertengahan tahun 2015, Mas Kohar diajak bergabung untuk berjualan di

Café Librairie.

Lokasi dagang Bubur Sedekah Nusa Sari Mas Kohar berada di depan Café

Librairie. Di sebelah kanan dan kiri Bubur Sedekah Nusa Sari terdapat penjual

angkringan dan warung makan. Setiap jam 06.00 Mas Kohar sudah siap dengan

gerobak bubur ayamnya sekaligus meja dan kursi makan yang tertata rapi. Tepat di

depan gerobak bubur ayam terdapat standing banner yang bertuliskan Bubur

Sedekah dan ada logo UNS.

Bubur Sedekah Nusa Sari Mas Kohar, yang selanjutnya disebut Bubur

Sedekah saja, lahir pada pertengahan tahun 2015. Gagasan atau konsep Bubur

Sedekah lahir dari pergumulan pemikiran para mahasiswa yang belajar, berdiskusi

di Café Librairie di bawah pembinaan Dr. Sutanto. Keberadaan Café Librairie sendiri

menempati salah satu ruang depan rumah Dr. Sutanto. Di café inilah tempat para

mahasiswa bertemu untuk sekedar baca-baca buku, berdiskusi antar mereka, atau

berkonsultasi dengan sang Pembina, Dr. Sutanto. Dari café ini akhirnya berbagai

41



gagasan kreatif, solutif terhadap berbagai problematika masyarakat pinggiran

dilahirkan.

Gambar 1 : Sisi Depan Café Librairie

Lokasi jualan Bubur Sedekah juga bertepatan di depan rumah Bapak Sutanto,

sang pemilik ide. Bapak Sutanto Sastraredja, Ph.D demikian nama lengkapnya

adalah seorang lulusan dari program S-3 Matematika Terapan dan Pengembangan

Ekonomi, Universite Bordeaux Prancis (2001). Untuk saat ini, beliau adalah dosen

di Fakultas MIPA UNS, sekaligus sebagai Direktur Reputasi Akademik dan

Kemahasiswaan UNS.

Café Librairie sendiri adalah café yang menjual minuman teh pada siang hari

berpasangan dengan Bubur Sedekah. Selain menjual teh, café ini juga

menyediakan berbagai koleksi perpustakaan, terutama buku. Ada ribuan buku di

perpustakaan Café Librairie. Café ini juga berfungsi sebagai basecamp para

mahasiswa dari berbagai kampus, terkhusus UNS. Dengan demikian di café ini

sering berlangsung diskusi antar para mahasiswa dengan dosen atau akademisi

lainya. Kegiatan diskusi di café ini langsung di bawah pembinaan Dr. Sutanto

sekaligus sang pemilik rumah. Tema diskusi seputar problematika yang dihadapi

masyarakat, serta solusi yang munkin bisa dirumuskan.

Bagi Sutanto, semua perjalanan ilmu sebenarnya dimulai dari problem. Ilmu

pengetahuan hadir dalam rangka menyelesaikan permasalahan nyata yang ada

42



dalam kehidupan manusia. Oleh karena itu, kampus yang nota bene tempat di

mana ilmu pengetahuan dikembangkan dan didesiminasi, tidak boleh berjarak

dengan masyarakatnya. Ilmu yang dikembangkan di kampus mestinya bersifat

kontekstual, berbasis problematika sosial masyarakat.

Menurut Sutanto, kampus tidak boleh seperti menara gading. Mahasiswa

tidak boleh hanya belajar teks book. Mahasiswa mesti belajar langsung di

lapangan, menangkap problematika nyata yang dihadapi masyarakat, dan belajar

mencari solusinya. Dengan demikian kampus tumbuh dan hadir di tengah

masyarakatnya.

Menurut Sutanto, gagasan ini sebenarnya terinspirasi oleh pemikiran

Filosofi Seneca seperti yang ditulis dalam buku Filosofi Teras. Seneca dalam buku

itu adalah penganut Stoikisme. Seneca itu mengatakan "non secholahle sed vitae

discimus" artinya sekolah itu hadir untuk menyelesaikan permasalahan kehidupan.

Gambar 2: Lembaga Akademik di belakang Café Librairie

Masih menurut Sutanto, yang terjadi sekarang ini adalah persoalan kehidupan

ini hadir dimasukkan ke dalam laboratorium, kemudian dibawa ke sekolah, lalu

43



diselesaikan dengan simulasi-simulasinya. Nah yang menjadi trend berikutnya

adalah bahwa berpikir simulasi-simulasi ini tidak lengkap, dan semakin jauh dari

moment problem yang semakin kompleks. Saat ini ada jarak yang luar biasa antara

kampus dengan ilmu yang dikembangkannya dengan kenyataan hidup masyarakat.

Kampus jalan sendiri dengan ilmunya yang tidak bisa diakses oleh masyarakat.

Sutanto menyatakan,

“Saya tidak ingin jaraknya semakin jauh sehingga mahasiswa tidak
mengerti apa yang sudah terjadi. Jadi, Pendidikan harus dibangun dengan
pendekatan filosofi Seneca ini.” (Wawancara dengan Sutanto)

Dari penjelasan di atas, dapat dipahami bahwa dalam konteks pendidikan,

Café Librairie dengan Bubur Sedekah-nya merupakan salah satu bentuk dari

laboratorium sosial, tempat belajarnya para pembelajar (baca: mahasiswa) untuk

ikut menyelesaikan persoalan masyarakat. Dalam kasus Bubur Sedekah terdapat

berbagai ilmu yang dapat dipelajari oleh mahasiswa, mulai dari ilmu social,

kewirausahaan, agama, hingga matematika. Café Librairie dengan Bubur Sedekah

merupakan sebuah model Pendidikan yang meletakkan problema sosial sebagai

titik tolak pengembangan ilmu. Bahwa ilmu dan perguruan tinggi tidak menutup

pagar akses pengetahuan ilmiahnya dari masyarakat.

Namun demikian dalam konteks sosial, Café Librairie dengan Bubur

Sedekahnya adalah sebuah model pengembangan pemikiran untuk menghasilkan

sebuah inovasi terhadap konsep lama tentang sedekah dan kewirausahaan. Jika

secara normative, sedekah hanya dipahami sebagai ritual dengan segudang pahala

yang bersifat ghaib dan abstrak, maka dengan konsep bubur sedekah, sedekah

menjadi salah satu fenomena sosial keagamaan yang mendatangkan manfaat nyata

secara empirirs. Jika pada masa-masa sebelumnya sedekah hanyalah memberikan

sebagian harta pada mereka orang-orang miskin, sehingga sedekah bersifat pasif,

maka dengan konsep yang ditawarkan oleh Café Librairie dengan Bubur

Sedekahnya, konsep sedekah menjadi lebih dinamis. Ada multiple effect dari

sedekah. Penerima manfaat sedekah tidak terhenti pada satu titik, melainkan ada

efek domino yang ditimbulkan dari sedekah. Dalam kasus Bubur Sedekah, efek

44



domino tersebut adalah pedagang bubur yang berkembang usaha buburnya,

masyarakat yang membutuhkan tersantuni, serta ada petani beras rojo lele yang

terbantu.

Untuk negara yang tengah berkembang seperti Indonesia dengan jumlah

penduduk miskin yang masih banyak –sepuluh persen dari populasi

masyarakat—termasuk diantaranya pedagang kecil, maka menghidupkan pedagang

kecil itu bukan persoalan yang mudah. Di butuhkan partisipasi dari berbagai elemen

masyarakat termasuk perguruan tinggi. Pedagang kecil bukan hanya membutuhkan

bantuan modal kerja melainkan juga kesempatan, dan pendampingan, sehingga

dapat bertahan dan berkelanjutan.

2. Pasar Legi Solo antara Terbakar dan Pandemi dan Dampaknya Pada Bubur

Sedekah

Pada tiga tahun terakhir dua musibah besar menimpa pedagang Pasar legi

Solo. Pertama adalah kebakaran hebat yang terjadi pada tanggal 29 Oktober 2018,

yang meluluhlantakan ratusan kios pasar. Kebakaran tersebut bukan hanya

merugikan pedagang karena kios mereka yang rusak, melainkan juga membuat

mereka harus kehilangan pelanggan. Hal itu akibat dari mereka harus mencari

tempat berdagang alternatif di sekitar lokasi Pasar Legi. Akibatnya pelanggan setia

mereka yang sudah berlangsung sekian lamapun hilang, setidaknya untuk

sementara waktu, sebelum mereka akhirnya bertemu kembali.

Akibat lain dari kebakaran adalah omset penjualan yang turun drastis.

Hilangnya pelanggan menyebabkan angka transaksi antara pedagang dan

pelanggan di Pasar Legi menurun. Sering kali barang dagangan tidak laku dalam

waktu sehari dua hari. Akibatnya barang dagangan rusak, sehingga mereka

mengalami kekurangan modal dagang.

45



Musibah kedua adalah kedatangan pandemi covid 19 yang telah menjalar ke

seluruh penjuru dunia, selama hampir dua tahun ini. Dampak pandemi tidak hanya

terjadi dalam bidang kesehatan seperti jumlah kurban terjangkit virus covid yang

sangat tinggi, tetapi juga berdampak pada sektor pendidikan, keagamaan,

terkhusus bidang social ekonomi. Apalagi ketika pemerintah pusat maupun daerah

menerapkan kebijakan program pembatasan kegiatan masyarakat (PPKM), di mana

aktivitas dan mobilitas masyarakat dibatasi, maka dampak sosial ekonomi dari

pandemi covid 19 semakin terasa.

Diantara dampak pandemi dalam bidang sosial ekonomi adalah semakin

sepinya pasar modern maupun tradisional. Tidak terkecuali Pasar Legi Solo. Pasar

Legi Solo termasuk pasar tardisional terbesar di kota Solo. Ketika pemerintah kota

Solo menerapkan kebijakan PPKM dari pemerintah pusat, maka keadaan Pasar Legi

menjadi lebih sepi pengunjung. Hal tersebut berakibat pada kesulitan para

pedagang untuk menghabiskan barang jualan mereka. Hal tersebut dirasakan oleh

hampir semua pedagang Pasar Legi, tidak terkecuali Bubur Sedekah.

Gambar 3 : Bubur Sedekah di Tengah Lesunya Pasar

46



Pandemi yang hampir terjadi selama dua tahun, membuat omset Bubur

Sedekah mengalami penurunan yang signfikan, dari yang semula telah mencapai 5

kg per hari, karena pandemi omset turun sampai level 2.5 kg per hari. Demikian

juga jumlah orang yang bersedekah, sontak mengalami penurunan. Sebagaimana

dijelaskan Mas Kohar, bahwa selama PPKM sangat jarang orang bersedekah. Hal

tersebut disebabkan oleh jumlah pengunjung bubur sedekah yang juga menurun.

Selain itu, banyak pula pelanggan yang membeli bubur dengan sistim take away.

Mininya pengunjung juga berarti minimnya sedekah yang masuk secara langsung

di lokasi. Bahkan kadang tidak ada orang sedekah selama sepekan. (Wawancara

dengan Mas Kohar, pedagang bubur)

Penjelasan Bagus dan Gilang berikut merepresentasikan betapa dampak

pandemi begitu besar terhadap penurunan jumlah pengunjung dan pemberi

sedekah bubur;

“Pada masa sebelum pandemi, para pelanggan bubur Pak Kohar banyak yang
mengikuti program sedekah. Bersamaan dengan itu, pada saat sebelum
pandemi, masih banyak relawan yang membantu meng-update data sedekah
maupun ikut memasang berbagai narasi ajakan bersedekah, sehingga semua
narasi masih secara tertib terpasang di tempat/ruang makan bubur sedekah.”
(Wawancara dengan Bagus dan Gilang)

Hal tersebut berubah secara drastis pada masa pandemi seperti yang

berlangsung hingga saat ini. Kebanyakan pelanggan bersikap cuek dengan anjuran

sedekah. Hal itu membuat malas untuk meng-update data sedekah. (Wawancara

dengan Mas Kohar)

Dampak pandemi yang menyebabkan meningkatnya jumlah masyarakat

miskin, yang berarti semakin banyak orang yang perlu dibantu, tetapi justru

kemampuan Bubur Sedekah untuk menyantuni mereka juga semakin menurun.

Kenyataan ini menggerakkan hati Mas Kohar sebagai tukang bubur untuk

mengeluarkan sedekah setidaknya untuk setiap jumat.

47



Namun demikian, sedekah yang melalui transfer dana kepada tim Bubur

Sedekah tetap mengalir. Mereka ini sekalipun hanya beberapa orang, namun nilai

sedekahnya lumayan besar. Pak Lilik Setiawan misalnya, kalua dia bersedekah

kadang-kadang mencapai satu juta rupiah. Demikian juga Ibu Diana, Bapak Sri

Wahyudi, dan yang lain. (Wawancara dengan Dr. Sutanto)

3. Tujuan Bubur Sedekah

Sebagaimana di jelaskan di atas, bahwa Bubur Sedekah adalah bagian dari

laboratorium sosial. Artinya, Bubur Sedekah merupakan media belajar bagi para

mahasiswa atau bahkan para pembelajar dalam arti seluas-luasnya. Bubur

Sedekah adalah salah satu bentuk “ekstrak” dari berbagai macam teori ilmu

pengetahuan. Di dalamnya terdapat matematika, sosial, kewirausahaan, hingga

agama. Akademisi, baik dosen maupun mahasiswa dari berbagai lembaga

pendidikan tinggi dapat belajar dari program Bubur Sedekah.

Tujuan didirikannya Bubur Sedekah setidaknya meliputi tigal hal, sebagai

berikut: Pertama, Bubur Sedekah merupakan bentuk reformulasi konsep

sedekah. Jika selama ini terdapat the eksisting model bahwa prinsip sedekah itu

“give more get more” adalah sebagai sesuatu yang abstrak, susah dijelaskan,

maka melalui konsep Bubur Sedekah, eksisting konsep tersebut dapat dijelaskan

dengan teori matematika, teori ekonomi, maupun fisika.

Dalam matematika ada rumus pembagian;

8 = 0 + 8

= 1 + 7

= 2 + 6

= 3 + 5

= 4 + 4

48



= 5 + 3

= 6 + 2

= 7 + 1

= 8 + 0

Gambar 4: Ilustrasi Matematik Manfaat Bubur Sedekah

Penjelasan Gambar 4:

Pertama, jika kita memberi dan berharap menerima lebih banyak berarti

kita 8 dan penerima 0. Ini adalah suatu yang sangat sulit diwujudkan, karena

dapat diibaratkan dengan kita mendorong benda agar naik di suatu bidang

miring. Inilah tipe orang yang suka menerima. Banyak orang tidak simpati atau

bahkan menjauhinya. Kedua, jika kita memberi 4 maka kita akan menerima

4….inilah tipologi pengimbang, yaitu orang yang mau memberi asal menerima

yang setimpal. Ini adalah fenomena yang sering terjadi di masyarakat. Ketiga, jika

kita memberi dengan tulus (tidak berharap menerima imbalan berapapun)

berarti kita 0, dan penerima mendapat 8. Ini adalah tipologi pemberi. Sekalipun

seketika ia terlihat kalah, karena memberi tanpa menerima apapun, namun

sebenarnya ia sedang berinvestasi, maka suatu saat nanti ia akan menerima yang

imbalan yang jauh berlipat ganda. Dalam gambar kita dalam posisi di titik paling

atas pada bidang miring, maka akan dengan mudah menerima imbalan. Prinsip

yang demikian ini juga banyak dilakukan orang, baik oleh person maupun

kelompok, atau bahkan lembaga. Diantaranya adalah Detik.com. Detik.com

menjalankan prinsip memberi saja kepada pembacanya semua berita, tanpa

berharap imbalan. Dan akhirnya Detik.com menerima imbalan yang melimpah,

berupa banjirnya permintaan untuk memasang iklan. (Wawancara dengan Dr.

Sutanto)

49



Melalui Bubur Sedekah, prinsip sedekah “give more get more” menjadi

sangat konkrit. Bahwa pemberi sedekah (give more) akan mendapatkan imbalan

berupa rasa puas (get more), karena; pertama, menyaksikan langsung sedekah

mereka dinikmati oleh orang-orang yang sangat membutuhkan. Kedua, pemberi

sedekah juga puas karena merasa menjadi orang yang berguna bagi orang lain.

Perasaan tersebut akan ia dapatkan pada saat ia menyaksikan bahwa ia telah

membantu pedagang kecil (pedagang bubur sedekah) tetap eksist di tengah

kesulitas berbisnis, dan petani yang tergabung dalam Sanggar Rojo Lele di wilayah

Delanggu, untuk dapat survive di tengah desakan tengkulak nakal.

Sisi lain dari eksistensi Bubur Sedekah adalah bahwa ilmu pengetahuan

yang dikembangkan di lembaga pendidikan tinggi mestinya berbasis pada

problematika dalam kehidupan nyata. Ilmu dikembangkan untuk menjawab

persoalan nyata di masyarakat. Kampus tidak boleh seperti menara gading yang

tertutup dan berjarak dengan masyarakatnya. Bubur Sedekah merupakan

jawaban ilmu pengetahuan atas problematika sosial. Di Bubur Sedekah

mahasiswa belajar hidup sekaligus belajar berbagai ilmu.

Dalam kehidupan nyata, ilmu pengetahuan, apapun bidangnya bukanlah

entitas yang terpisah-pisah satu dengan lainya, melainkan satu kesatuan yang

terintegrasi. Dalam kontek Bubur Sedekah, terdapat ilmu ekonomi, ilmu

matematika, ilmu fisika, dan ilmu agama, yang saling berhubungan sebagai satu

kesatuan. Dengan belajar di Bubur Sedekah para pembelajar akan mendapatkan

banyak sekali ilmu, yang mana satu ilmu dengan ilmu lain saling kait.

Kedua, Bubur Sedekah adalah bentuk inovasi dalam bidang ekonomi

khususnya dalam bidang pemasaran, yakni spiritual marketing. Spiritual

marketing adalah bagian dari strategi pemasaran yang menempatkan pelanggan

sebagai manusia seutuhnya. Yaitu strategi pemasaran yang menggunakan bahasa

hati, menjunjung tinggi nilai etik, kejujuran dan keadilan, serta tidak merugikan

50



seluruh stakeholder pemasaran. Spiritual marketing ini diharapkan bisa menjadi

alternatif dari teori pemasaran konvensional yang hanya mengandalkan

marketing tool.

Dengan spiritual marketing, pelanggan Bubur Sedekah merasa terpanggil

hatinya untuk membeli bubur, karena Bubur Sedekah sebenarnya juga menjadi

media filantropi yang menghubungkan antara the have dan the have not. Kecuali

itu, tukang Bubur Sedekah bukan hanya menjual bubur untuk dimakan di tempat,

tetapi juga sebagai penyalur sedekah, sehingga ia pada hekekatnya juga menjual

bubur untuk orang lain yang membutuhkan yakni para penerima sedekah. Dari

sini dapat kita pahami, mengapa pada saat sebelum pandemi omset tukang

bubur sedekah mengalami peningkatan jumlah bubur dari yang semula hanya 2,5

kg per hari menjadi 5 kg per hari.

Ketiga, Bubur Sedekah bertujuan memberikan pembelajaran kepada para

mahasiswa tentang teknik berwirausaha yang benar. Wirausaha bukan ilmu yang

bersifat teoritik unsich, melainkan ilmu praktis yang memerlukan skill. Oleh

karena itu, mempelajari kewirausahaan hanya dapat dilakukan dengan mencoba

atau magang. Di Bubur Sedekah, mahasiswa dapat mencoba dengan magang

menjadi bagian dari tim Bubur Sedekah.

Pemaparan tujuan Bubur Sedekah sebagaimana diuraikan di atas, sesuai

dengan pernyataan Dr, Sutanto sebagai Pembina Café Librairie;

“Kalau saya, sebenarnya sama pak, jadi kemarin itu lho “give and take” itu
lho harus dia pahami secara matematik itu ternyata kan belajar dari membagi
to. Di teori bilangan saya mengajar yg itu-itu kan pak. Terus kan ada ilmu
ekonomi fisikanya. Kalau menjelaskan ekonomi kan sulit, tapi kalau ada
rumus-rumus fisikanya, benda bergerak di bidang miring, nah akhirnya sesutu
yang abstrak itu mudah untuk kita jelaskan. Itu satu contoh saja. Yang kedua,
inovasi marketing kan pak. Ketiga, saya kepinggin mengajarkan anak-anak itu,
interpreuner yg bener. Dan akhirnya saya dikasih makul kewirausahaan to
pak….ha ha.. Cuman saya diuntungkan, semester besuk saya tinggal makai

51



yang itu lagi. Jadi benar-benar kayak laboratoriumlah.” (Wawancara dengan
Dr. Sutanto)

B. Manajemen Komunitas Café Librairie

1. Konsep Bisnis Bubur Sedekah

Konsep bisnis Bubur Sedekah tersimpul dalam prinsip bisnis adalah “beli

satu boleh bayar dua atau lebih”. Berbeda dengan model iklan para pedagang di

buka lapak, “beli satu, dapat bebas satu (buy one get one free)”. Konsep yang

terakhir menawarkan untuk mendapatkan “sedekah” atau hadiah, sedangkan

konsep pertama justru menawarkan kesempatan untuk bersedekah.

Pada prakteknya, tukang bubur di bantu oleh beberapa relawan membuat

narasi singkat anjuran bersedekah bubur yang ditaruh di meja saji tempat makan

pembeli bubur. Dengan membaca narasi tersebut pelanggan bubur dapat

membaca dan kemudian tergerak untuk bersedekah. Jika ada pelanggan yang

bersedekah, dana sedekah akan di masukkan di kencleng sedekah atau langsung

disampaikan pada kasir yang tidak lain adalah tukuang bubur sendiri. Pada saat

yang sama siapapun yang membutuhkan bantuan untuk makan bubur bisa pesan

dan tidak harus membayar sepanjang masih ada stok (baca: deposit bubur

gratis).

Pada saat waktu jualan hampir selesai, tukang bubur yang dibantu oleh

relawan kembali merekap jumlah sedekah hari itu dan kemudian ditulis di papan

putih (white board) yang tergantung di tembok dinding yang siap dibaca oleh

pengunjung hari berikutnya.

Penyedekah ada juga yang membeli dengan take way baik dengan Gojek

atau Grap dan ada pula yang dengan mentransfer sejumlah uang kepada team.

Biasanya penyedekah dari donatur tetap sekalian menunjuk sasaran

distribusinya. Seperti ketika pemerintah menetapkan PPKM (Program

52



Pembatasan Kegiatan Masyarakat) pada saat pandemi covid 19 seperti saat ini,

beberapa pelanggan menunjuk sasaran distribusinya untuk para penghuni rumah

isoman yang terpusat di suatu tempat. Order yang demikian memerlukan

persiapan, karena biasanya jumlah bubur pesanan yang banyak, sehingga

pengiriman bubur sedekah dilaksanakan sesuai hari yang direncaanakan.

Bentuk sedekah lainya yang juga menjadi program rutin Bubur Sedekah

adalah adalah “Jumat Berkah”. Pemberi sedekah akan memesan sedekah mereka

untuk program Jumat Berkah. Jumlah kuota sedekah Jumat menyesuaikan jumlah

sedekah yang masuk. Sesuai namanya, “Jumat Berkah”, sedekah akan

didistribusikan pada hari jumat pagi mulai sekitar jam 08.00 hingga sedekah habis

terbagi.

Untuk kegiatan Jumat Berkah, bubur sedekah disiapkan sejak pagi-pagi hari

Jumat, dalam bentuk yang sudah terbungkus di kotak stereofom, sesuai jumlah

kuota yang masuk. Sekitar jam 08.00 calon penerima manfaat sedekah, sudah

paham bahwa bubur yang sudah tertata rapi adalah sedekah untuk mereka.

Tanpa rasa canggung beberapa penerima manfaat mulai berdatangan untuk

mengambil “jatah” tersebut. Para penerima sedekah jumat kebanyakan adalah

para kuli Pasar Legi, pengayuh becak, para pedagang asongan di sekitar lokasi,

dan pengemudi ojek online. Semakin banyak kuota sedekah yang didistribusikan

akan semakin banyak penerima manfaat yang mendapatkan sedekah tersebut.

Sisi lain yang juga penting dilaporkan adalah peran IT (information

teknology). Pada saat distribusi berlangsung bubur sedekah berlangsung, para

relawan siap untuk mengambil gambar seluruh kegiatan distribusi dari berbagai

program sedekah tersebut. Foto-foto tersebut kemudian dipilih untuk di-upload

di media sosial lengkap dengan narasinya di akun Café Librairie, sehingga bisa

dibaca oleh publik, termasuk para donator. Pada saat yang sama foto-foto

tersebut juga akan dikirim melalui jejaring watshap kepada para donatur.

53



Konsep “beli satu boleh bayar dua” berarti orang membeli satu porsi bubur

untuk dimakan sendiri, sedangkan bayaran kedua atau lebih itu yang

disedekahkan untuk orang yang membutuhkan.” (Wawancara dengan Dr.

sutanto). Konsep “beli satu boleh bayar dua atau lebih” adalah konsep baru

dalam bersedekah.

Eksisting consept sedekah adalah “give more and get more” (dengan

memberi sedekah yang banyak kemudian akan mendapatkan imbalaan yang

banyak). Imbalan tersebut berupa pahala di akherat atau balasan dari Allah

Tuhan Yang Maha Kuasa berupa rejeki yang berlipat. Persoalannya adalah dalam

konsep tersebut, yang dimaksud “get more” adalah konsep yang masih abstrak.

Bagi orang yang sudah tinggi kekuatan imannya, maka mereka talah yakin bahwa

mereka pasti akan mendapatkan imbalan (get more) bisa di dunia ini maupun

nanti di akherat. Cukup dengan yakin tidak ada persoalan dengan sedekah. Tetapi

bagi yang imannya masih lemah, konsep “get more” akan dirasakan masih

abstrak atau masih tetap merupakan pertanyaan yang belum terjawab. Karena

itulah eksisting consept sedekah hanya efektif bagi orang-orang yang beriman.

Sedangkan bagi mereka kaum the have yang kadar imannya beragam dan

semestinya bersedekah, eksisting konsep tersebut masih belum efektif.

Sementara itu, konsep bisnis Bubur Sedekah “beli satu boleh bayar dua

atau lebih” dengan segala langkah operasionalnya sebagaimana digambarkan di

di atas, terlihat bahwa konsep “get more” begitu konkrit. Pemberi sedekah akan

menyaksikan secara langsung ke mana arah sedekah yang mereka berikan.

Bahkan kadang pada saat masih makan di Bubur Sedekah Mas Kohar, mereka

menyaksikan sedekah bubur mereka sudah dimakan oleh orang-orang yang

memang membutuhkan. Dengan menyaksikan langsung pemberian (sedekah)

mereka dinikmati oleh yang berhak, maka mereka telah mendapatkan kepuasan.

Mereka merasakan puas telah berbagi. Mereka telah merasakan berguna bagi

sesama. Apalagi bahwa yang dimaksud sesama itu adalah mereka orang-orang

54



miskin, tentu “kepuasan” tersebut akan terasa lebih. Perasaan puas telah berbagi

dan puas telah menjadi orang yang berguna bagi sesama itulah “get more”

pertama yang dia terima.

Selain itu, pemberi sedekah juga menyaksikan dampak atas sedekah yang

mereka berikan bukan hanya mengenyangkan orang yang lapar, tetapi termasuk

pedagang kecil, si tukang bubur, berhasil mereka dukung untuk tetap survive

dalam berbisnis kecil-kecilan. Jadi pemberi sedekah menyaksikan secara langsung

bahwa dampak sedekahnya tersebut telah membantu pedagang kecil untuk

bertahan (servive). Selain tukang bubur, penerima manfaat bubur sedekah adalah

juga pensuplai beras, yang tidak lain adalah komunitas Sanggar Padi Rojolele di

Kecamatan Delanggu Klaten, yang juga menjadi mitra pemberdayaan Café

Librairie. Tidak kurang dari 25 kg beras padi Rojolele setiap pekan dikirim dari

komunitas ini untuk Bubur Sedekah. Hal tersebut mendatangkan rasa puas bagi

pemberi sedekah. Kepuasan kedua ini menjadi “get more” yang kedua yang

diperoleh oleh pemberi sedekah.

Kedua makna “get more” tersebut sekaligus menjadi alasan bagi pemberi

sedekah untuk naik kelas dari yang semula hanya sebagai pemberi sedekah biasa,

yang kadang bersedekah sekedarnya kadang tidak, kemudian menjadi donatur

tetap. Berikut pernyataan Dr. Sutanto sebagai Pembina Bubur Sedekah, yang

dikuatkan oleh pernyataan serupa oleh Bapak Lilik Setiawan sebagai donator

tetap.

Jadi …..kayak pak Lilil Setiawan itu kan seorang pebisnis ya. Ketika saya
tanya kenapa to pak? “Aku ngerti bahwa bisnis itu ora gampang. Jadi kalau
pedagang-pedagang kecil itu bisa kita bantu dengan nglarisi kayak gini, mayoni
kaya gini, itu dia akan establish. Dia akan bisa berjalan dengan baik, itu kan.” O
gitu….. Ya ya ya. O berarti yang mengeluarkan sedekah, kepuasan pribadinya
dapat karena dia membantu orang yang tidak bisa makan. Dan yang kedua
kepuasannya dapat karena membantu orang yang sedang berbisnis itu tidak
mudah…..jadi dua-duanya dapet gitu lho pak.” (Wawancara dengan Dr.
Sutanto).

55



Penjelasan tentang kedua rasa puas donatur tetap Bubur Sedekah tersebut

didasarkan pada teori sosial yang menyatakan bahwa sebenarnya semua manusia

memiliki watak transaksional. Mereka akan memberikan ketika mereka akan

mendapatkan lebih banyak. Dalam konteks sedekah, pemberi sedekah akan tetap

memberikan sedekah melalui agent sedekah, ketika agent sedekah bisa

memberikan lebih banyak kepada pemberi sedekah. Pemberian tersebut tentu

tidak harus bersifat material. Rasa puas, karena sedekahnya aman dari

kecurangan, rasa puas telah merasa membantu sesama, dan rasa puas

menghidupkan pedagang kecil untuk tetap servive adalah serangkaian hal yang

bisa diberikan oleh agen penerima sedekah.

Gambar 5: Manfaat Bubur Sedekah bagi Masyarakat Dhuafa

Bagi pengelola sedekah, memberikan rasa puas tersebut sangat penting,

oleh karena itu Tim operator Bubur Sedekah senantiasa memberikan laporan

kepada para donatur baik melalui foto-foto kegiatan maupun laporan tertulis.

Sebagai hasilnya, pemberi sedekah akan sustain dan bahkan menjadi public

relation (PR) bagi pengelola Bubur Sedekah. Hal itu tampak dari testimoni yang

dilakukaan saat penelitian ini terhadap para donatur.

56



Sebenarnya konsep bisnis Bubur Sedekah tidak sepenuhnya baru. Di Italia

dan Perancis ada konsep café yang hampir sama dengan Café Librairie ini. Di

Perancis namanya Resto Dugor atau restoran hati. Sedangkan di Italia namanya

Save Panted Café yang artinya kafe yang digantung. Orang boleh datang mampir

di kafe itu untuk makan dan minum kopi secara gratis, karena kedermawanan

pembeli yang lain.(Wawancara dengan Dr. Sutanto)

2. Profilling Pelanggan Bubur Sedekah

Sebagai penjual bubur ayam, Bubur Sedekah terbilang sangat laris. Waktu

berjualan berlangsung dari jam 06.00 hingga paling siang jam 10.00 WIB. Setelah

jam tersebut biasanya Bubur Sedekah sudah tutup karena bubur telah terjual

semua. Selain karena tempatnya berada di lingkungan pasar, Bubur sedekah juga

memiliki citra rasa yang gurih dan enak. Hal tersebut menyebabkan Bubur

Sedekah memiliki pelanggan setia. Sebagai pedagang yang memiliki program unik

tentang sedekah, Bubur Sedekah memiliki pelanggan yang beragam jika dilihat

dari komitmen untuk ikut bersedekah bubur.

Sebagaimana dijelaskan di atas, pada beberapa tahun sebelum pandemi,

antusiasme pelanggan untuk bersedekah masih tinggi. Banyak pelanggan yang di

samping membeli bubur untuk dimakan sendiri, mereka juga membeli bubur

untuk disedekahkan, (Wawancara dengan Bagus dan Gilang).

Kehadiran banyak pelanggan yang bersedekah saangat dipengaruhi oleh

gencarnya publikasi kegiatan bubur sedekah melalui media sosial.

“Pernah datang di sini tujuh hingga delapan orang rombongan dari luar
kota untuk makan sekaligus bersedekah. Saat itu sempat saya tanya dari mana
mereka mengetahui di sini ada program bubur sedekah? Mereka menjawab
dari facebook.” (Wawancara dengan Bagus dan Gilang)

57



Namun hal sebaliknya terjadi pada saat masa pandemi saat penelitian ini

tengah berlangsung, berdasarkan testimoni sebagian pelanggan, para pelanggan

Bubur Sedekah belum mengetahui bahwa ada program bubur sedekah beserta

maknanya, “beli satu boleh bayar dua atau lebih.” Ketidak pahaman tersebut bisa

jadi disebabkan oleh tidak ada lagi narasi yang memadai tentang makna bubur

sedekah yang dimaksud yang bisa diakses pelanggan. Sebagaimana dijelaskan

sebelumnya, bahwa beberapa tahun setelah didirikannya Bubur Sedekah, ada

beberapa informasi yang dipajang di lokasi makan bubur; seperti ajakan

bersedekah dengan bubur sedekah pada selembar kertas yang diletakkan di

setiap meja makan pelanggan, ada juga papan informasi rekapitulasi kuota

sedekah bubur setiap hari, yang dipajang di tembok ruang tempat makan bubur.

Namun selama beberapa tahun belakangan lembar ajakan bersedekah maupun

papan pengumuman kuota sedekah bubur tidak ada lagi. Satu-satunya narasi

bersedekah hanyalah tinggal standing banner yang tidak begitu besar yang

berada di depan gerobak bubur. Akibatnya, pada saat penelitian ini berlangsung,

sebagian besar pelanggan bubur tidak mengetahui adanya program bubur

sedekah.

Berdasarkan wawancara dengan pelanggan dapat dibuat profiling

pelanggan sebagai berikut:

a. Pelanggan biasa

Pelanggan biasa adalah pembeli bubur yang hampir setiap hari membeli

bubur di Bubur Sedekah Café Librariei. Mereka tidak mengetahui adanya program

bubur sedekah. Munkin karena tidak tahu itulah, mereka bersikap cuek, tidak

peduli sama sekali dengan anjuran sedekah yang diprogramkan. Secara

kuantitatif, jumlah mereka mayoritas dari jumlah pelanggan.

Diantara mereka adalah pelajar atau mahasiswa, pedagang, dan penduduk

sekitar. Berdasarkan performance-nya, pelanggan biasa juga memiliki beragam

58



latar belakang keagamaan. Dari segi pakaian yang mereka kenakan, sebagian

mereka terlihat berpenampilan sebagai seorang muslim; berbaju koko untuk

laki-laki, dan berkerudung untuk yang erempuan (mungkin habis jalan santai di

pagi hari). Sebagian yang lain adalah masyarakat berpenampilan biasa.

Berdasarkan performencenya juga, mereka memiliki latar belakang ekonomi yang

beragam. Sebagian mereka berpenampilan necis, sehingga tampak sebagai orang

menegah ke atas. Sebagian yang lain terlihat biasa saja. Mereka makan

sebagaimana pelanggan di warung makan yang lain. Mereka menjadi pelanggan

karena bubur yang disajikan enak dan gurih. Kebanyakan mereka tidak tahu

konsep bubur sedekah.

b. Pelanggan bersedekah

Hampir sama dengan pelanggan biasa, pelanggan bersedekah adalah

pelanggan bubur Mas Kohar karena sering membeli bubur di sini. Secara umum

performance mereka juga beragam sebagaimana pelanggan biasa. Mereka

mengetahui konsep bubur sedekah yang dimiliki Café Librairie sekedarnya.

Namun hanya sesekali mereka bersedekah bubur melalui Bubur Sedekah.

Mereka bersedekah dengan cara memasukkan uang ke dalam kotak

sedekah yang disediakan oleh Mas Kohar. Kotak sedekah terbuat dari kaca bening

sehingga berapa uang yang ada di dalamnya terlihat jelas oleh siapapun yang

melihat kotak tersebut. Pada saat beberapa hari kami observasi, terlihat tidak

banyak uang di kotak infak tersebut, ada selembar lima puluh ribuan, dan

beberapa lembar uang dengan satuan lebih kecil dari itu.

c. Donatur tetap

59



Donatur tetap bubur sedekah Café Librairie adalah mereka yang secara

rutin memberikan sedekah melalui bubur sedekah. Jumlah mereka tidak banyak,

kurang dari sepuluh orang. Sebagian dari donatur tetap tidak tinggal di Solo,

sehingga mereka bukan penikmat bubur sedekah. Sebagian yang lain memang

tinggal di Solo dan menjadi pengunjung bubur sedekah walaupun tidak setiap

hari. Mereka memberikan sedekah dengan cara mentransfer sejumlah uang pada

tim bubur sedekah Café Librairei. Beberapa diantaranya menyebutkan kelompok

sasaran penerima sedekah bubur. Seperti misalnya, pada saat PPKM, mereka

menjadikan penghuni pusat isolasi covid 19 sebagai penerima sedekah bubur.

Semua donatur tetap memiliki latar belakang pendidikan tinggi. Kesamaan

diantara mereka yang lain adalah mereka memiliki wawasan yang luas terutama

dalam masalah nilai-nilai kedermaawanan. Bahkan tiga diantara lima donatur

tetap adalah para sarjana tamatan dari luar negeri, dan seorang dari donatur

tetap adalah warga negara asing.

Secara keagamaan, donatur tetap bubur sedekah tidak semuanya muslim.

Diantara mereka yang muslim adalah muslim yang taat dan menghayati

agamanya, sekalipun penampilan mereka biasa-biasa saja. Bahkan diantaranya

tidak memakai hijab untuk yang perempuan. Dari mereka juga didapatkan data

bahwa para donatur tetap memiliki pemahaman keagamaan yang rasional dan

meta rasional. Mereka memahami dampak sedekah tidak hanya dalam aspek

keagamaan, tetapi juga secara sosial ekonomi, sosial kemanusiaan, dan bahkan

asspek metarasional seperti tentang keajaiban sedekah. Sementara satu, diantara

donatur tetap adalah non muslim, bahkan menyatakan sebagai penganut

agnostic (meyakini semua agama benar).

Secara ekonomi, semua donatur tetap memiliki latar belakang ekonomi

yang kuat, dengan latar belakang pekerjaan sebagian diantara mereka adalah

bisnisman dan sebagian yang lain adalah Aparatur Sipil Negara.

60



3. Motivasi Bersedekah dengan Bubur Sedekah

Ada beragam motivasi yang menggerakkan mereka menjadi donatur tetap,

antara lain;

a. Motivasi agama

Sebagian donatur tetap tergerak mengikuti program bubur sedekah karena

motivasi agama. Mereka memiliki keberagamaan yang kuat. Sebagaimana kita

ketahui sedekah merupakan perintah agama. Dalam Islam sedekah merupakan

bagian dianatara pesan utama agama (QS. Al Maun: 2-3 tentang penkianat agama

orang yang tidak menyantuni anak yatim dan orang miskin; QS. Al Humazah: 1-9,

tentang kecelakaan bagi penghitung-hitung harta; al Munafiqun 9-11, kerugian

bagi orang yang enggan bersedekah). Dengan bersedekah akan mendapatkan

imbalan yang melimpah (QS. Al Baqarah: 261). Hal ini disampaikan oleh Bapak Sri

Wahyudi sebagai berikut,

Bagi saya kalau itu ladang untuk kebaikan insyaAllah ikut Pak. Sebagaimana

ajaran Islam mendorong siapapun untuk bersedekah maka Allah akan lipat

gandakan kebaikan untuknya, sedekah juga dapat menghindarkan diiri dan

keluarga dari musibah. Maka saya setiap kali diajak oleh siapapun seperti kemarin

ada Gerakan wakaf alquran ya saya ikut saja. Pak Tanto kalau ada proyek sedekah

nawari saya, mas ini ada kerjaan mau buat masjid, ikut gak? Saya

ikut.(Wawancara dengan Bapak Sri Wahyudi)

b. Motivasi Sosial-kemanusiaan

Sebagian donatur tetap mengikuti program bubur sedekah karena motivasi

sosial. Bubur Sedekah dipahami sebagai program memberikan bantuan yang

langsung mencukupi kebutuhan dasar manusia berupa kebutuhan

makan.(Wawancara dengan Ibu Diana dan Bapak Lilik Setiawan) Selain itu, Bubur

Sedekah juga dipahami sebagai program yang mengangkat harkat kemanusiaan.

Bagi mereka mengemis meminta makan adalah tidak boleh terjadi karena

61



merendahkan martabat kemanusiaan. Dengan bubur sedekah diharapkan tidak

ada lagi orang yang mengemis. (Wawancara dengan Bapak Lilik Setiawan)

c. Motivasi sosial-ekonomi

Sebagian donatur juga tergerak mengikuti program bubur sedekah karena

factor sosial-ekonomi. Mereka berpendapat Bubur Sedekah memiliki mekanisme

yang bagus. Pelanggan bubur beli satu untuk dimakan sendiri dan bayar yang

kedua atau lebih buat tembok. Orang yang membutuhkan bantuan tinggal lhat

tembok massih ada deposit berapa sedekah bubur hari ini. Kalau masih ada

deposit, mereka tinggal minta untuk ia makan. Donatur ini mengandaikan jika

bubur dapat didoplikasi di banyak tempat, maka tidak ada lagi orang mengemis

minta makan. (Wawancara dengan Bapak Lilik Setiawan)

Motivasi sosial ekonomi yang lain adalah bahwa bubur sedekah memiliki

multi effect (efek domino) yang Panjang. Dari bubur sedekah mereka merasa

dapat membantu mereka yang butuh bantuana makan, dapat membantu

pedagang bubur untuk bisa sustain, dan bahkan juga membantu para petani

anggota Sanggar Rojolele di Delanggu, sebagai pemasok beras bahan buburnya.

(Wawancara dengan Ibu Diana)

4. Manfaat Yang Dirasakan Sebagai Donatur Tetap di Bubur Sedekah

Bukan hanya karena kuatnya motivasi sedekah, mereka mantap menjadi

donatur tetap juga karena merasakan adanya manfaat. Diantara manfaat yang

mereka terima dan rasakana adalah sebagai berikut:

a. Merasa Bermanfaat untuk sesama

Sebagiana donatur tetap merasakan banyaknya orang yang donatur

merasakan dirinya bermanfaat untuk sesama. Menurut mereka, bermanfaat

untuk sesama merupakan kebutuhan dasar menusia. Dengan bermanfaat bagi

62



sesama, mereka merasa diakui keberadaannya (self actualization) di dalam

masyarakat.

b. Efek Domino

Melalui bubur sedekah, manfaat itu bersifat multi effect. Dengan bubur

sedekah, pihak yang bermanfaat bukan hanya satu pihak (penerima sedekah),

tetapi juga pedagang bubur, dan juga petani pensuplai beras untuk bahan bubur,

yang sementara dalam kesulitan pemasaran hasil pertanian mereka. (Wawancara

dengan Bapak Lilik Setiawan dan Ibu Diana).

Gambar 6: Efek Domino Bubur Sedekah Menggerakkan Petani Rojo Lele

c. Mendapatkan kemudahan dalam berbagai urusan

Sebagian donatur tetap lainya menyatakan bahwa mereka merasakan

manfaat dalam bentuk pengalaman keagamaan (spiritual). Mereka merasakan

mendapatkan kemudahan dalam berbagai urusan mereka, mulai dari urusan

kerier, uhingga masalah keluarga. Allah dengan segala ke-Maha Kuasa-Nya

63



dirasakan hadir menyelesaikan semua urusan merka bahkan secara di luar nalar

manusia. (Wawancara dengan Bapak Sri Wahyudi)

5. Manajemen Café Librairie dan Peran IT

Pertanyaan yang hendak dijawab dalam sub bagian ini adalah begaimana

model pengelolaan berbagai unit usaha mulai dari perpustakaan, kedai café,

bubur sedekah, hingga pemberdayaan petani padi rojo lele di Delanggu.

Pengelolaan begitu penting untuk tercapainya tujuan. Manajemen yang buruk

akan menghambat tercapainya tujuan yang sudah dirumuskan. Dr. Sutanto

menjelaskan bahwa Café Librairie beserta semua unit usahanya dikelola dengan

manajemen tatasurya yang disebut sentripetal dan sentrifugal. Sebagaimana tata

surya bumi, bulaan dan planet-planet lain dan bulan berputar mengelilingi

matahari. Garis edar benda-benda planet tersebut bersifat konstan karena ada

dua gaya yang menarik benda-benda planet tersebut; gaya tarik ke dalam disebut

sentrifugal dan gaya tarik keluar disebut sentripetal.

Demikian juga sistim manajemen di Café Librairie analog dengan sistim tata

surya tersebut. Sebagai pusaat putaran adalah ilmu yang ada di kampus UNS.

Sedangkan gaya tarik ke luar adalah bisnis. Namun karena untuk saat ini belum

memungkinkan menjadikan UNS sebagai pusat putaran secara langsung, maka

untuk sementara pusat putaran digantikan oleh Café Librairie, dan Dr. Sutanto

yang menjadi penghubung antara UNS dan Café. Selain sebagai penghubung

anatara UNS dan Café, Dr. Sutanto lah yang selama ini menjaga agar agar semua

unit bisnis berjalan.

Ada beberapa kegiatan Café Librairie yang mem-back up program tri darma

perguruan tinggi UNS, antara lain KKN di Pulau Rote serta pemberdayaan patani

padi Rojolele di Dlanggu Klaten. Dalam dua kegiatan tersebut Café Librairie

berfungsi sebagai think-tank yang menemukan ide program KKN di Rote maupun

pemberdayaan petani Rojolele di Dlanggu. Eksistensi café Librairie terhadap UNS

64



dimunkinkan karena pemilik café yang tidak lain adalah DR. Sutanto adalah dosen

sekaligus Direktur Reputasi Akademik dan Kemahasiswaan UNS.

Perlu digaris bawahi di sini bahwa semua keuntungan bisnis adalah milik

masing-masing unit, bukan milik Café Librairie. Café Librairie hanya bersungsi

sebagai pusat gaya sentrifugal komunitas. Sebagaimana dijelaskan di awal, bahwa

prinsip yang mendasari berdirinya Café dan seluruh planet bisnisnya adalah

fungsi menghubungkan antara ilmu atau kampus dengan problematika sosial

yang secara nyata ada di masyarakat. Dengan demikian kegiatan-kegiatan

sosial-ekonominya komunita Café Librairie bersifat edukatif, agar bisa berfungsi

sebagai laboratorium untuk belajar para mahasiswa.

Peran IT sangat penting dalam mendukung suksesnya program bubur

sedekah. Banyak pelanggan bubur sedekah yang mengetahui keberadaan bubur

sedekah dan tertarik untuk mengikuti program sedekah melalui media sosial. Tim

operator bubur sedekah melaporkan pelaksanaan distribusi bubur sedekah juga

melalui media sosial.

Oleh karena itu setidaknya ada dua peran penting IT dalam mendukung dan

mensukseskan program bubur sedekah. Pertama, sebagai media informasi

kepada masyarakat banyak, melaui media sosial tersebut program Bubur Sedekah

oleh Café Librairie dikenal oleh masyarakat. Melaui media sosial pula masyarakat

khususnya pemberi sedekah tertarik untuk mengikuti program sedekah. Fungsi

kedua adalah dengan IT pelaksanaan program distribusi bubur sedekah dapat

dilaporkan kepada para donatur.

65



Gambar 7: Peran IT (Information Technology) dalam Konsep Bubur Sedekah

Pada beberapa tahun sebelum pandemi, antusiasme pelanggan untuk

bersedekah masih tinggi. Banyak pelanggan yang disamping membeli bubur

66



untuk dimakan sendiri, mereka juga membeli bubur untuk disedekahkan,

(Wawancara dengan Bagus dan Gilang).

Kehadiran banyak pelanggan yang bersedekah sangat dipengaruhi oleh

gencarnya publikasi kegiatan bubur sedekah melalui media sosial. “Pernah datang

di sini tujuh hingga delapan orang rombongan dari luar kota untuk makan

sekaligus bersedekah. Saat itu sempat saya tanya dari mana mereka mengetahui

di sini ada program bubur sedekah? Mereka menjawab dari facebook.”

(Wawancara dengan Bagus dan Gilang)

C. Spiritual Marketing Bubur Sedekah

Pada sub bab ini akan dianalisis apakah kegiatan penjualan Bubus Sedekah

Café Librarie sebagaimana telah didiskripsikan pada bahasan-bahsan sebelumnya

merupakan bentuk spiritual marketing? Jika ya bagaimana rasionalisasinya?

Pada prinsipnya spiritual marketing adalah transsformasi dari rasional

marketing dan emosional marketing. Pada level spiritual, pemasaran tidak lagi

hanya mengandalkan marketing tool konvensional yang bersifat rasional, juga

bukan hanya mengandalkan eksploasi rasa (emotion) pelanggan seperti dilakukan

dalam marketing emosional, spiritual marketing menjalankan prinsip etika,

moralitas, dan akhlak dalam Islam. Prinsip-prinsip kejujuran, empati, cinta, dan

kepedulian terhadap sesama menjadi dominan dalam spiritual marketing.

Sebaliknya, spiritual marketing tidak menjadikan keuntungan (profit) dunia sebagai

tujuan utama, sehingga mentolerasi nilai-nilai moral yang rendah seperti

penipuan, kecurangan dan nilai-nilai kemunafikan. (Kartajaya, 2006)

Di bawah ini akan dijelaskan implementasi nilai-nilai etik dan moral Islami

yang terkandung dalam semua proses Bubur Sedekah, sebagai indikasi spiritual

marketing di dalamnya.

67



1. Theistik (rabbaniyah) Bubur Sedekah

Seperti sudah dijelaskan sebelumnya bahwa prinsip bisnis Bubur

Sedekah adalah “beli satu boleh bayar dua atau lebih”. Prinsip bisnis tersebut

menjadi ruh (spirit) bagi seluruh kegiatan Bubur Sedekah. Inti dari prinsip

bisnis tersebut adalah kedermawanan (charity). Sedangkan, kedermawanan

merupakan nilai universal yang ada pada semua agama, baik Islam, Kristen,

Katolik, Hindu, Budha maupun Konghucu.

Oleh karena itu dapat disimpulkan bahwa sebenarnya prinsip bisnis

Bubur Sedekah adalah prinsip religious. Walaupun, implementasi prinsip

religious tersebut lebih bersifat substantif, tidak bersifat simbolis formalistis.

Hal tersebut terbukti dari pernyataan Pembina maupun pelaku sedekah

khususnya donatur tetap bahwa agama menjadi motivasi paling dasar mereka

membeli sekaligus beramal melalui bubur sedekah. Dikatakan sebagai

substantif, karena di dalam keseluruhan proses marketing, anggota tim, hingga

donatur Bubur Sedekah tidak menampakkan simbul-simbul formal keagamaan

apapun, baik berupa tulisan, gambar, pakaian seragam, dan sebagainya.

Bahkan donatur tetapnya adalah orang biasa-biasa saja bukan ustadz atau

pendeta. Namun spirit bisnisnya nyata-nyata dan dapat dirasakan sangat

agamis.

Bubur sedekah membidik kaum pinggiran, mereka yang lemah,

masyarakat miskin kota seperti kuli pasar, pengayuh becak, tukang ojek online,

pedagang asongan, sebagai pihak yang menerima manfaat. Pemihakan ini lebih

dari sekedar bukti bahwa semangat bubur sedekah adalah semangat keagamaa.

2. Bubur Sedekah Mengangkat Martabat Kemanusiaan

Memberi santunan makan pagi berupa bubur adalah bagian dari branding

Bubur Sedekah. Makan merupakan kebutuhan dasar manusia. dengan demikian

Bubur Sedekah memberi santunan makan, kebutuhan dasar manusia terhadap

kaum pinggiran. Bantuan ini aakan selalu ada di lokasi, jika kuota tersedia,

68



setiap hari masyarakat yang membutuhkan bantuan makan bisa meminta

“jatah”nya di Bubur Sedekah.

Bantuan santunan berupak makan, keebutuhan paling dasar manusia

adalah upaya untuk menjaaga marwah dan martabat kemanusiaan. Martabat

dan marwah kemanusiaan seseorang akan jatuh ketika seorang manusia

mengemis, meminta-minta makan kepada manusia lain. Seperti dinyatakan

seorang donatur, “alangkah hebatnya jika konsep Bubur Sedekah didoplikasi di

berbagai lokasi minimal setiap kecamatan ada satu…maka tidak akan ada

oranag yang mengemis makanan di sekitar lokasi tersebut.” (Wawancara

dengan Bapak Lilik Setiawan)

3. Professionalitas Bubur Sedekah

Sama dengan pedagang pada umumnya, Bubur Sedekah di memiliki cita

rasa yang enak, tidak berbahan pengawet dan penguat rasa, disajikan dengan

memperhatikan keberssihan, dengan harga yang relative sepadan. Jika harus

dibeli secara take way, bubur akan dibungkus dengan rapi. Bubur mulai siap

saji jam 06.00 setiap pagi. Pelayannya bersikap ramah, banyak senyum dan

santun. Itu semua adalah refleksi dari professionalitas pedagang bubur.

Sebagai agen sedekah, Bubur Sedekah terbukti siap menunaiakan

amanah yang dititipka para donatur, pemberi sedekah kepada yang berhak

menerimanya, dengan akuntabilitas dan transparansi yang tidak perlu

diragukan. Setiap sedekah disampaian tanpa terkecuali. Setelah itu publikasi,

foto kegiatan distribusi sedekah, dan laporan kegiatan akan dikirimkan pada

para pemberi sedekah. Bahkan sesuai pernyataan para donatur, Dr. Sutanto

memilki record berupa trust yang tidak perlu diragukan sehingga para donatur

percaya dan bersedia menjadi doatur tetap. Langkah profesionalita sebagai

agent sedekah terbukti dimiliki oleh Bubur Sedekah.

4. Moralitas (akhlaqiyah) Bubur Sedekah

Seluruh proses marketing Bubur Sedekah sedekah menjunjung tinggi

69



etika, moral dan akhlaq mulia juga perbuatan nyata membantu kaum miskin

kota. Seluruh unsur rabbaniyah, waqiiyah, hingga insaniah sebagaimana

diuraikan di atas adalah bentuk dari akhlaq Bubur Sedekah.

Dari semua analisis di atas maka dapat dikatakan bahwa Bubur Sedekah telah

melaksanakan Spiritual Marketing. Hal tersebut didukung oleh diakomodirnya

seluruh kharakter prinsip spiritual marketing pada keseluruhan prinsip bisnis,

manajemen, langkah operasional bisnis Bubur Sedekah.

70



D. MODEL SPIRITUAL MARKETING BUBUR SEDEKAH

● Rasional

● Psikological

● Spiritual

Model

● ICT

● Transparansi

● Growth

Beli satu bayar (boleh) dua

Ke-2 dan seterusnya

disedekahkan

71



Gambar 8: Model Spiritual Marketing Bubur Sedekah

Keterangan :

Prinsip penting pemberdayaan adalah sustainability (keberlanjutan).

Keberlanjutan akan dapat diwujudkan jika lembaga yang diberdayakan tersebut

bersifat profit-interpreunership.

Berbicara enterpreunershi, terjadi transformasi sosial yang menuntut

terjadinya transformasi marketing, dari yang semula bersifat rasional, menjadi

emosional, dan akhirnya bertansformasi ke yang lebih paripurna yaitu spiritual.

Marketing spiritual memposisikan market sebagai manusia seutuhnya (human

being), yang memiliki hati Nurani. Marketing yang berhasil di masa kini dan ke

depan adalah marketing yang bisa berbicara dengan bahasa hati, marketing yang

menjunjung tinggi nilai etika, moral keagamaan, seperti; kejujuran, keadilan,

menjunjung tinggi harkat martabat manusia.

Lembaga interpreunership yang melakukan spiritual marketing perlu

melangkapi diri dengan ICT, melaksanakan prinsip transparansi, maka lembaga

tersebut akan berkembang.

Pada kasus Bubur Sedekah pola tersebut terbukti sukses. Dengan pola bisnis

beli satu boleh membayar dua atau lebih, (pembayaran kedua atau lebih

disedekahkan), lembaga ini menjadi agen sedekah, membantu yang lemah dalam

bentuk memberi sarapan bubur. Sebagai hasilnya, omset Bubur Sedekah meningkat

secara signifikan dari yang semula hanya menjual 2,5 kg per beras per hari, saat

menjalankan spiritual marketing berhasil meningkatkan omsetnya menjadi 5 kg per

bulan.

72



BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan data-data yang terkumpul, serta pembahasan yang telah

dilakukan pada bab-bab sebelumnya, maka didapatkan kesimpulan bahwa Bubur

Sedekah yang diselenggarakan oleh Café Librairie terbukti telaah melakukan

spiritual marketing. Kesimpulan tersebut didukung oleh data bahwa Bubur Sedekah

dijalankan dengan komitmen pada nilai etik, moral, keagamaan. Komitemn tersebut

dilakukan secara substansial, bukan legal-formal, sehingga keberadaan Bubur

Sedekah mendapatkan dukungan dari berbagai pihak, lintas agama. Di samping itu

Bubur Sedekah juga menjunjung tinggi harkat kemanusiaan, dikelola secara

professional, dan beretika.

d. Saran

Dari penelitian ini juga ditemukan titik lemah dari Bubur Sedekah seiring

dengan perjalanannya selama sekitar enam tahun. Salah satu yang sangat menyolok

adalah masih lemahnya administrasi berupa informasi yang up to date tentang

deposit sedekah yang adyang siap diakses oleh pelanggan. Disamping itu,

kurangnya narasi tentang sedekah yang mempersuasi pelanggan, sehingga tidak ada

pelanggan yang tidak tahu bahwa Bubur Sedekah siap menyalurkan sedekah bubur

kepada mereka yang membutuhkan.

Oleh karena itu, dalam kesmpatan ini di sarankan kepada tim operator Bubur

Sedekah untuk tidak bosan mempersuasi pelanggan dengan narasi sedekah,

melakukan rekapitulasi sedekah harian, sehingga pelanggan dapat mengakses

informasi masih berapa kuota sedekah yang siap didistribusikan pada yang

membutuhkan.

73



PROFIL PENULIS

Agus Wahyu Triatmo, dosen UIN Raden Mas

Said Surakarta. Lulus sarjana S.1 dari Fakultas

Dakwah IAIN Walisongo Semarang (sekarang UIN

Walisongo) tahun 1992. S.2 di IAIN (Sekarang

UIN) Sunan Ampel Surabaya dengan Jurusan Studi

Islam, lulus tahun 1998. Terdorong untuk lebih

memahami Gerakan dakwah bil haal (dakwah

dengan aksi nyata) di masyarakat, penulis

melanjutkan program doctoral (S.3) di Universitas

Sebelas Maret Surakarta dengan Program Studi Penyuluhan Pembangunan / Pemberdayaan

Masyarakat, lulus tahun 2019.

Sejak awal penulis mengajar mata kuliah rumpun ilmu dakwah, antara lain; ilmu

dakwah, metode dakwah, filsafat dakwah, dan pemberdayaan masyarakat. Sebagai dosen,

penulis juga aktif melakukan penelitian dan pengabdian masyarakat. Pada dua tahun

terakhir ini penulis melakukan dua penelitian, yaitu tentang reformulasi philantropy Islam

dalam bentuk “bubur sedekah” (2021) dan Resistensi petani dalam membebaskan diri dari

hegemoni kapitalisme (2022).

Beberapa artikel penulis juga dimuat di jurnal nasional terindeks sinta dan jurnal

internasional terindeks scopus. Pada tiga tahu terakhir ini ia menulis artikel tentang

in-efisiensi pengelolaan lembaga philantropy (2020) dan politisasi dana philantropy (2020).

Sebagai aktivis dakwah, di samping mengisi pengajian di berbagai tempat, penulis juga

memberikan perhatian secara khusus kepada mereka yang terpinggirkan. Perhatian tersebut

diberikan dalam bentuk pendampingan di beberapa lembaga UMKM milik rakyat kecil.

Dr. Supandi, S.Ag., M. Ag lahir di Majalengka, 5

Nopember 1972. Anak kesembilan dari sepuluh

bersaudara ini menamatkan pendidikan formalnya di S3

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta tahun 2021, S2

74



Universitas Muhammadiyah Surakarta tahun 2004 dan menamatkan S1 di IAIN Walisongo

tahun 1997. Pendidikan menengah diselesaikan di Madrasah Aliyah Program Khusus

(MAPK) Ciamis tahun 1992, MTsN Sukaraja di Majalengka. Menamatkan Sekolah Dasar

Leuweunggede II pada 1986. Selama menyelesaikan studi formal, ia nyantri di sejumlah

pesantren. Menikah dengan Yuni Nurfuadi Sholihah pada 28 September 1997 dan

dikaruniai 6 anak.

Di samping kesibukannya mengajar studi Islam di UIN Raden Mas Said

Surakarta, ia aktif menulis, meneliti, mengisi pengajian keislaman, mengisi berbagai

training, dan mengurusi sejumlah organisasi dakwah dan masyarakat. Imam Rawatib di

masjidnya ini tinggal di Jln Wuni Tengah no. 4 Kleco, Laweyan, Surakarta bersama

keluarga. Kontak person bisa dialamatkan ke supandiirfan7@gmail.com

Praktisi dan akademisi yang berorientasi pada tujuan

untuk kebermanfaatan bagi umat. Saat ini tengah

menempuh studi Doktoral di UIN RM Said Surakarta.

Memiliki pengalaman 7 tahun di perbankan syariah dan

human capital. Dan sebagai pengajar di Prodi

Manajemen Dakwah FUD UIN Raden Mas Said

Surakarta. Saat ini aktif berorganisasi di KA FoSSEI

sebagai Wakil Divisi Filantropi serta sebagai member

JIMF scholars Nusantara Bank Indonesia

PROFIL EDITOR

Lathiefah Rabbaniyah, S.E.I., M.E.K. Alumni

Pondok Pesantren Modern Gontor Ponorogo

Tahun 2009. Lulus S1 di Program Studi Ekonomi

75

mailto:supandiirfan7@gmail.com


Islam Fakultas Agama Islam Universitas Islam Indonesia (FIAI UII) tahun 2014, lulus S2 di

Program Magister Ekonomi dan Keuangan Islam, Pascasarjana Fakultas Ekonomi

Universitas Islam Indonesia (FBE UII) tahun 2019.

Hingga saat ini adalah salah satu pengajar di UIN Raden Mas Said Surakarta. Di samping

sebagai dosen, sampai sekarang Ia juga mengajar di Pondok Pesantren Pabelan Magelang.

Di masyarakat Miss. Tifa demikian biasa dipanggil, juga aktif di salah satu organisasi

pergerakan, KAHMI, sebagai pengurus pada Forhati Kota Magelang.

Glosarium

Ad diin : adalah istilah dalam Bahasa Arab yang sering diartikan sebagai

agama, sekalipun arti sebenarnya lebih dari itu.

Agnostic : paham filsafat yang membenarkan semua agama.

Amal jama’I : amal yang dilakukan secara berjamaah atau yang diatur dalam

76



sebuah kelembagaan.

Branding : merk, atau pencitraan agar suatu produk dapat menarik dan

melekat di benak konsumen.

Buy one get one free : membeli satu gratis satu, adalah tage line promosi.

Charity : kedermawanan

Deposit : uang yang disimpan dalam rekening.

Eksisting consept : konsep yang ada sebelum diberi perlakukan khusus.

Emotion : segala sesuatu yang berkaitan dengan perasaan.

Etika : bagian dari filsafat yang berbicara tentang baik dan buruk

Give more get more : memberi lebih akan mendapat lebih. Adalah sebuah tage line

dalam charity.

Haul : batas waktu minimal kepemilikan, sehingga seseorang wajib

berzakat.

Ijma’ : kesepakatan ulama tentang status hukum sessuatu

Ijtihad’ : usaha bersungguh-sungguh untuk memutuskan status hukum

suatu perkara yang tidak atau belum dibahas dalam al Quran

maupun Hadits.

Infak : mengeluarkan sebagian harta atau pendapatan untuk

suatu kepentingan yang diperintahkan dalam agama

Islam. Dalam KBBI infak adalah memberikan

sumbangan harta dan sebagainya (selain zakat) untuk

kebaikan.
Information technology : istilah umum untuk teknologi apapun yang membantu

manusia dalam membuat, mengubah, menyimpan, dan

menyebarkan informasi.

Inner side : sisi sebelah dalam, tempat yang bersifat pribadi.

Insaniah : bersifat manusiawi

Interpreunership : kewirausahaan, proses mengidentifikasi, mengembangkan, dan

mebawa fisi ke dalam kehidupan.

Kalimah thoyibah: kalimat yang baik untuk mengingat Allah.

77



Legal-formal : surat yang memiliki kekuatan hukum, bisa berkaitan dengan

kelembagaandinas maupun swasta. Sekaligus berarti bentuk yang

terlihat nyata, lawan dari substansi

Marketing mix : strategi marketing yang mencampurkan antara rasional

marketing denegan emosional markting dan spiritual marketing.

Moral : baik0buruk yang diterima umum, mengenai perbuatan, sikap,

kewajiban, dan sebagainya.

Multy efect : efek domino, sebuah efek komunlatif yang dihasilakn oleh suatu

peristiwa, yang kemudian menimbukan serangkaian persitiwa

serupa.

Mustahiq : orang yang berhak menerima zakat.

Muzakki : orang yang wajib mengeluarkan zakat

Nishob : batas jumlah minimal dari harta yang dimiliki seseorang

sehingga ia sudah wajib zakat.

Performance : penampilan luar, atau kemampuan seseorang untuk

melaksanakan segaka tugas yang diberikan.

Profesionalitas : mutu, kualitas, dan tindak tanduk yang merupakan ciri suatu

profesi auatu orang yang ahli dalam bidangnya.

Profit : untung

Rabbaniyah : bersifat seperti pengikut Tuhan

Sedekah : pemberian dari seseorang pada orang lain sebagai

kebaikan dengan mengharap ridlo Allah.
Self actualization : orang yang menyadari potensi dirinya untuk digunakan

mencapau tujuan hidup.

Spiritual marketing: Spiritual marketing adalah bentuk pemasaran yang di

dalam segala proses dan transaksinya berlandaskan nilai-nilai

spiritual, sehingga semua stakeholders utama dalam sebuah

kegiatan bisnis (karyawan, pemasok, pemegang saham,

distributor, pelanggan, dan pesaingpun) memperoleh kebahagiaan.

Substansial : watak yang sebenarnya dari sesuatu, isi, pokok, inti.

78



Sunnah : adalah peninggalan Rasulukllah baik berupa perkataan,

perbuatan maupun ketetapan.

Survive : kemampuan seseorang atau sekumpulan orang untuk bertahan

hidup.

Sustainable : keberlanjutan, tidak merusak alam sehingga alam bisa

memberikan fasilitas hidup yang berkelanjutan.

Tahlil : kalimat yang baik untuk berdzikir yang berbunyi (la ilaha

illallah) yang bertarti tidak ada Tuha selain Allah)

Tahmid : kalimat yang baik untuk berdzikir yang berbunyi alhamdulillah

(segala puji milik Allah)

Tasbih : kalimat yang baik untuk berdzikir (mengingat Allah) yang

berbunyi subhanallah artinya memmahasucikan Allah.

The have-the have not: orang punya atau orang yang kaya dan orang yang miskin

(tidak punya).

Theistik : bersifat ketuhanan

Marketing Tool : seperangkat alat yang dipakai oleh suatu perusahaan untuk

mengembangkan produk dan layanan mereka dengan tujuan

meningkatkan penjualan.

Wakaf : menyerahkan sebagian harta benda miliknya, untuk

dimanfaatkan selamanya atau dalam waktu tertentu

sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah

dan atau kesejahteraan umum sesuai syariah.
Waqiiyah : kontekstual

Zakat : sebagian harta yang harus dikeluarkan karena telah

memenuhi syarat kepemilikan (haul) maupun syarat

jumlah minimum (nishob)
Zakat fitrah : zakat yang harus dikeluarjkan diakhir bulan Ramadhan.

Zakat maal : zakat harta yang harus dikeluarkan seseorang karena sudah

memenuhi batas waktu kepemilikan dan batas jumlah

kepemilikian.

79



INDEKS

A

Adam Grant, 16

Agnostic, 73

Aparatur Sipil Negara, 59

B

Bubur Sedekah, 1, 3, 4, 13, 14, 20, 32, 33, 34, 35,

36, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49,

50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 63,

64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71

80



C

Café Librairie, 40, 41, 42, 43, 44, 50, 51, 52, 54,

55, 58, 62, 63, 71

D

Data, 2, 32, 33, 35, 36

Dhuafa, 55

Donatur, 58, 60, 61

E

Efek domino, 61

I

Infaq, 18, 78

Insaniah, 74

J

John Neisbit, 6

K

Kemanusiaan, 17, 66, 78

Khalifah Abu Bakar, 11

M

Modernisme, 6

Motivasi, 59, 60

P

Pelanggan, 56, 57, 58, 60

Philanthropy, 18, 78, 79

Positivisme, 80

Professionalitas, 67

R

Rabbaniyah, 1, 74

Rasionalisme, 6, 11

Renaisance, 7

Rojolele, 36, 54, 60, 63

S

Sanggar Rojolele, 60

Sedekah, 1, 3, 4, 5, 9, 10, 13, 14, 17, 20, 28, 29,

32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44,

45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57,

58, 59, 60, 61, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71,

74

self actualization, 61

Spiritual marketing, 21, 22, 37, 50, 75

Survive, 75

Sutanto, 5, 33, 34, 41, 42, 43, 47, 49, 50, 51, 54,

55, 62, 63, 67

W

Waqiiyah, 75

Z

Zakat, 10, 18, 75, 76, 78

81



DAFTAR PUSTAKA

Agama, K. (2011). al-Quran dan Terjemahannya.
Al-Qardhawi, Y. (1994). Karakteristik Islam; Kajian Analitik. Risalah Gusti.
Asnaini. (2008). Zakat Produktif Dalam Perspektif Hukum Islam,. Pustaka Pelajar.
Bertens, K. (1990). Filsafat Barat Abad XX. Gramedia.

82



Fuadah, J. at al. (2015). A Review of Literatures on Current Zakat Issues:An
Analysis between 2003 – 2013. International Review of Research in Emerging
Markets and the Global Economy (IRREM) An Online International Research
Journal.

Gazalba, S. (1983). Masjid Pusat Ibadat dan Kebudayaan Islam. Pustaka Antara.
Grant, A. (2014). Give and Take Pendekatan Revolusioner untuk Mendapatkan

Kesuksesan (terj.). Kompas Gramedia.

Ismail, M. Y. at al. (2011). Zakah from Salary and EPF: Issues and Challenges.
International Journal of Business and Social Science, 2(1).

Junaedi, E. at al. (2015). Does contract type influence the Zakat, Infaq and
Shadaqah donation of Islamic Microfinance customers? Case study of Baitul
Maal Wat Tamwil Beringharjo, Yogyakarta, Indonesia.

Kadir, M. R. A. K. at al. (2014). Factors Influencing A Business Towards Zakat
Payment In Malaysia. 2(3).

Kale, S. (2006). Consumer Spirituality and Marketing. AP - Asia-Pacific Advances
in Consumer Research, 7, 108-110.
http://www.acrwebsite.org/volumes/13027/volumes/ap07/AP-07

Kartajaya, H. dan M. S. S. (2006). Syariah Marketing. Bandung : PT Mizan
Pustaka.Mizan Pustaka.

Khalid, M. K. (2014). Abu Bakar Sang Pembawa Kebenaran, Bandung: Mizania.
Mizania.

Kotler, P. et al. (2010). Marketing 3.0,. John Wiley & Sons, Inc.

Kumar, V. at al. (2014). Marketing through spirituality: A case of Patanjali
Yogpeeth. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 133, 481 – 490.

Latief, H. (2016). Philanthropy and “Muslim Citizenship” in Post-Suharto
Indonesia. Southeast Asian Studies, 269–286.

Latief, Hilman. (2015). Islam dan Urusan Kemanusiaan (Hilman Latief (ed.)).
Serambi Ilmu Semesta.

Latief, Hilman. (2012a). Filantropi Islam dan Aktivisme Sosial Berbasis Pesantren
di Pedesaan. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic
Studies, January 2012, 167–187. https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2012

Latief, Hilman. (2012b). Islamic charities and dakwah movements in a Muslim
minority Island: The experience of Niasan Muslims. Journal of Indonesian
Islam, 6(2), 221–244. https://doi.org/10.15642/JIIS.2012.6.2.221-244

Latief, Hilman. (2012c). Islamic Charities and Social Activism. 60.
Latief, Hilman. (2013a). Agama dan Pelayanan Sosial: Interpretasi dan aksi

filantropi dalam tradisi Muslim dan Kristen di Indonesia. Religi, 9(2),
174–189.

Latief, Hilman. (2013b). Islamic philanthropy and the private sector in Indonesia.

83



Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 3(2), 175–201.
https://doi.org/10.18326/ijims.v3i2.175-201

Latief, Hilman. (2014). Contesting Almsgiving in Post-New Order Indonesia.
American Journal of Islamic Social Sciences, 31(1), 16–50.
https://doi.org/10.35632/ajiss.v31i1.292

Latief, Hilman. (2016). Filantropi Dan Pendidikan Islam Di Indonesia. Jurnal
Pendidikan Islam, 28(1), 123. https://doi.org/10.15575/jpi.v28i1.540

Latief, Hilman. (2017). Politik Filantropi Islam di Indonesia Negara Pasar dan
Masyarakat Sipil. Ombak.

Latief, Hilman. (2018). Islam and humanitarian affairs. Islam in Indonesia,
173–194. https://doi.org/10.2307/j.ctt46mwqt.14

Latif, H. (2016). Philanthropy and “ Muslim Citizenship ” in Post-Suharto
Indonesia. Center For Southeast Asian Studies, 5(2), 269–286.

Madjid, N. (1994). Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah. Mizan.

Meleong, L. J. (1994). Metologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya.

Naisbitt, John ; Aburdance, P. (1991). Megatrends 2000. Avon.
Nashr, S. H. (1992). Knoledge and The Sacred. State University of New York Press.

Nasr, S. H. (1994). Menjelajah Dunia Modern terj. Hasti Tarekat. Mizan.

Nendi, I. dan D. S. (2019). IMPLEMENTASI SPIRITUAL MARKETING
DALAM MENINGKATKAN KUANTITAS PELANGGAN DI CV SURYA
MANDIRI CIREBON. Syntax Literate : Jurnal Ilmiah Indonesia, IV(09),
15–25.

Omar, W. A. W. at al. (2015). The Empirical Effects of Islam on Economic
Development in Malaysia. Research in World Economy, VI(I).

Rahman, F. (1992). Membangkitkan Kembali Visi al-Quran: Sebuah Catatan
Otobiografis. Al Hikmah, Juli-Oktob.

Rahman, H. at al. (2015). The Effects Of Marketing Mix On Consumer
Satisfaction: A Literature Review From Islamic Perspectives. Turkish Journal
of Islamic Economics, 2(1), 17–30.

Saefuddin, A. M. (1986). Islam Untuk Disiplin Ilmu Ekonomi. : Departemen
Agama Press.

Sutopo. (1988). Pengantar Penelitian Kualitatif Dasar-Dasar Teoritis dan Praktis.
Pusat Penelitian UNS.

Walters, J. D. (2003). Crises in Modern Thoughtterj. B. WidhiNugraha. Gramedia.

Wibisono, K. (1983). Arti Perkembangan Menurut Filsafat Positivisme Auguste
Comte. Gajah Mada University Press.

84



85


